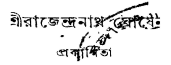
# ব্রাত্যকায়স্থ-চন্দ্রিকা

নোয়াথালী-নিবাসি

"সংস্কৃতচন্দ্রিকা" সম্পাদক জ্রীজয়চন্দ্রশিদ্ধান্তভূষণ-বিরচিতা



## কলিকাতারাজধার্যীই

গোবর্দ্ধনযন্ত্রে

মুদ্রিতা চ

हैं ३०००। मध्य ३०७०।

भूना > ्रेक है। का

PDF Creation and Uploading by: Hari Parshad Das (HPD) on 10 November 2014.

## উৎসগ-পত্র।

পর্ম-কল্যাণস্পুদ—জীজীজীজী

শ্রীল শ্রীযুক্ত রাজবিনয়কৃষ্ণ দেব বাহাত্বর,

দীর্ঘায়ুত্মৎস্থ।

### রাজন্!

বহুদিনের পরিশ্রেষে ৺ বিশ্বনাথের প্রসাদে "ব্রাত্যকায়স্থ-চন্দ্রিকা" রচিত ও মুদ্রিত হইল, আপনার আর্য্যধর্মে ভক্তি, পরলোকে বিশ্বাস, ঋষিবাক্যে শ্রদ্ধা আছে, আপনি অকৃত্রিম হিন্দু এবং ব্রাহ্মণপ্রিয়, সেজন্ম এই সময় এই গ্রন্থ আপনার শ্রীকরকমলে আশীর্কাদ প্রদান করিলাম।

আশীর্কাদক,

শ্রীজয়চন্দ্রশর্ম।

### প্রকাশকের নিবেদন।

কায়ম্খের জাতি নির্ণয় ও উপনয়ন সম্বন্ধে অনেকদিন হইতে আন্দোলন চলিয়া আসিতেছে। ইহার ফলে নানা লোকে নানা গ্রন্থাদি রচনা করিয়াছেন। পরম এদেরয় শ্রীযুক্ত জয়চন্দ্র সিদ্ধান্তভ্ষণ মহাশয় প্রায় দশ বৎসর অবিশ্রান্ত পরিশ্রম করিয়া এই গ্রন্থখানি সঙ্কলন করিয়াছেন। ইহাতে কায়স্থ, ব্রাত্য-ক্ষত্রিয় বা ব্রাত্য-বৈশ্য নহে, পরস্তু দিজাচার-বিশিষ্ট সংশূদ্ৰ—ইহাই প্রতিপাদিত হইয়াছে। গ্রন্থশেষে কয়েকজন দর্বমান্য পণ্ডিত মহোদয়ের অভিমতও দলিবিষ্ট করা হইয়াছে। কায়স্থদিগের জাতিনির্ণয় সম্বন্ধে এখনও সকলে একমক্ত হইতে পারেন নাই, এখনও বাদ প্রতিবাদ নিব্নক্ত হয় নাই; অথচ এবিষয় একটা সর্ব্যবাদিসম্মত সিদ্ধাস্ত হওয়া সকলেরই বাঞ্জনীয়। যাহা হউক যতদিন না একটা সর্বসন্মত সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া যায়. ততদিন এ সম্বন্ধে বাদ প্রতিবাদ উভয়ই, সত্যনুসন্ধিৎস্থর পক্ষে প্রয়োজন। শ্রীযুক্ত দিদ্ধান্তভূষণ মহাশয় যে সমস্ত শাস্ত্রীয়বচন ও জাতীয় গ্রন্থের বাক্য প্রভৃতি উদ্ধার করিয়াছেন তাহাতে সত্য নির্দ্ধারণ ও কর্ত্তব্যাবধারণ সম্বন্ধে যে কতকটা সহায়তা করিবে, তাহাতে সন্দেহ্ন নাই। এজন্য এই তুর্লভ গ্রন্থানি সাদরে জনসমাজে প্রকাশিত করিতে প্রবন্ত হইলাম।

বিনীত,

শ্রীরাজেন্দ্রনাথ-বোষ

# ভূমিকা।

করেক বংশর হইতে, বহুপুরুষ যাবং ব্রাত্য দ্বিজাতির তজ্জাতিত্ব প্রাপ্তি, ও কায়স্থের বর্ণ নির্ণয় সম্বন্ধে আন্দোলন চলিতেছে। শাস্তে চতুর্ব্বর্ণের মধ্যে শৃদ্র নিরুক্টরূপে উক্ত আছে। কায়স্থেরা শৃদ্র বলিয়াই প্রসিদ্ধ। যদি তাহাই হয় তবে পুরাকাল হইতে বিজ্ঞ ব্রাহ্মণেরাও কায়স্থের যাজন, অম ও গুরুতাদি নিন্দিত কার্য্য স্থীকার করেন কেন? এই উভয় বিষয় অনুসন্ধিৎস্থ হইয়া বিশেষরূপে শাস্ত্রালোচনায় ব্রিতে পারিলাম যে, বহুপুরুষ যাবং ব্রাত্য দ্বিজাতির কোন মতেই স্ব স্কাতিত্বলাভ হইতে পারে না। ঘোষ বস্থ প্রভৃতি কায়স্থগণ, সেই নিরুক্ট শৃদ্র নহে, পরস্ত দ্বিজবচ্ছুদ্র বা সচ্ছুদ্র; স্থতরাং ইহাদের যাজনাদি সংসর্গ সেইরূপ দূর্ণীয় নহে; স্থতরাং ইহাদের যাজনাদি সংসর্গ সেইরূপ দূর্ণীয় নহে; ইহাই এই গ্রন্থে প্রতিপাদিত হইয়াছে। আমি অল্রন্থ নহি, এই গ্রন্থের বা অসাধুত্বে সক্ষনের পূত দৃষ্টিই প্রমাণ।

অপর, এই গ্রন্থ রচনায় সহৃদয় পণ্ডিতবর শ্রীযুক্ত প্রিয়নাথ তত্ত্বরত্ব মহাশয়, কাশী নরেশের পুস্তকালয় হইতে হস্তলিথিত বহদায়তন স্বন্দপুরাণাদি অনেকানেক পুস্তকদারা সাহায় করিয়াছেন, সেজন্য আমি তাঁহার নিকটে চিরক্তজ্ঞ। আমার অধ্যাপক মহামহোপাধ্যায় শ্রীযুক্ত চন্দ্রকান্ত তর্কলঙ্কার মহা-শয়, দয়াপূর্বকি স্বত্বে এই গ্রন্থের আদ্যন্ত অবলোকন করিয়া অনেকানেক দোষ সংশোধন করিয়া দিয়াছেন, সেজন্য ভক্তির সহিত তাঁহার চরণচরোজে পুনঃ পুনঃ কেবল নমস্কার করি।

मञ्जन-वनःवर्गः,

শ্রীজয়চন্দ্র শর্মা। ৫৮ বং মংলা চিন্তামণি গণেশ, ৮কাশীণাম।

| অণ্ডদ্ধ।           | শুদ্ধ।               | পৃষ্ঠা।  | পঙ্কি।     |
|--------------------|----------------------|----------|------------|
| দেশোপপ্জবা         | দেশোপপ্লবা           | ৯        | >•         |
| পত্তিত             | পতিত                 | ۵        | >>         |
| ষমঃ                | ষমঃ                  | 6        | >>         |
| ভত্তবিৎ            | তন্ত্ববিৎ            | ৯        | > @        |
| শ্বীর্ণ            | <b>∗</b> চীৰ্ণ       | >•       | •          |
| রপ্তে              | রপূতে                | >>       | •          |
| মানবকা             | মাণবকা               | >9       | >•         |
| ব্ৰহ্মহশং          | ব্ৰহ্মহশদ            | 20       | >>         |
| তদন্করং            | অমুকল্পো             | > 8      | >          |
| छक् <sub>र</sub> ख | ष्ट्र <sub>ख</sub>   | 28       | 8          |
| সংসর্গং            | সংসূৰ্বঃ             | >8       | 1          |
| শ্ব্               | শুঃ                  | ১৬       | 1          |
| ন সমস্বাৰীৎ        | সমশ্বাধীৎ            | ₹¢       | ¢          |
| দেষ                | <b>८</b> नभ          | ২৮       | •          |
| বস্বাদয়া          | বস্থাদয়ো            | २४       | 28         |
| <b>षृष्टी</b>      | <b>ष्</b> ष्ठ्रे।    | ٥.       | 9          |
| পুৰঃ               | পুনঃ                 | ٥)       | ¢          |
| দধভ্যাহ            | দধাতীত্যাহু:         | ೨೨       | >          |
| দ্বাদশেহপি         | <b>দাদশেং</b> হনি    | <b>ા</b> | >          |
| মহাভাৰতীয় আ       | মহাভা <b>র</b> তীয়া | ೦৫       | , <b>9</b> |
| তৰ্ক               | ভৰ্কা                | 8 ¢      | ь          |
| পর্যান্ত .         | পর্যান্ত             | 8 &      | २७         |
| প্রচবস্থানং        | প্রচ্যবমানং          | ¢۶       | •          |
| শ্ৰাদ্ধাই          | শ্ৰমাৰ্হ             | د>       | ২৩         |
| ে ইত্যুচ্যস্তে     | তে জনৈর্গন্ধণা       | 43       | ь          |

•

| <b>বৈশ</b>         | <b>বৈ</b> শ্য ়        | €9             | > 9  |
|--------------------|------------------------|----------------|------|
| মমেকে              | মনেকে                  | « «            | >>   |
| নৈপুন্য            | <b>নৈপুণ্য</b>         | e b            | >8   |
| ক্র <b>বস্তে</b>   | ব্রুবত্তে              | ۵۵             | •    |
| যুক্তানাং          | ষূকানাং                | <b>%</b> •     | ર    |
| জনস্ত              | জ্বলম্ভ                | ७२             | 3.   |
| কুৰ্শ্ব            | কৃৰ্ম                  | <b>&amp;</b> ೨ | •    |
| প্রকল্প            | প্রকল্পা               | ●8             | ર    |
| রূপকানাং           | রূপকাণাং               | <b>&amp;</b> F | ৯    |
| শিশ্ৰিযু:          | • শিশ্রিয়ঃ            | <b>৬</b> ৯     | 8    |
| প্রাশন্তঃ          | প্রাশস্ত্য             | 99             | 8    |
| ২ন্তা              | হপ্যা                  | ৭৩             | ٩    |
| দ্বিজাচার <u>া</u> | ছিজাচারো               | ۹۴ ،           | *    |
| বৃক্তঃ             | ধৃত:                   | 99             | >>   |
| প্যাচ্ছণোতি        | প্যাবৃণোতি             | 96             | ৯    |
| নামন্ত্রেং         | নামন্ত্রং              | · bo           | 9    |
| গন্তকামা           | পস্তকামা:              | 63             | ৩    |
| ' যতিঃ             | যতি                    | ৮৩             | ъ    |
| ভবৈশ্ব             | <b>छ</b> टेम           | ьe             | >>   |
| দাসশূদ্রভা         | দাসশব্দশ্ত             | ৮৭             | ¢    |
| নিৰ্বাবন্ধ ,       | নিবব <b>দ্ধ</b>        | <b>b</b> 9     | •    |
| বাচক্ষে            | <b>ব</b> াচচ <b>কে</b> | ৳৳             | 8    |
| भीनानाः <b>.</b>   | <b>मीनाः</b>           | 66             | • ১৩ |
|                    |                        |                |      |

# ব্রাত্য-কায়স্থ-চন্দ্রিকা।

#### C# 9000

গুরুন্ প্রণংনম্য বিচার্য্য সংগ্রিভাঃ, প্রচীয় প্রাচাং বচনানি যত্নতঃ।
ব্রান্ত্রন্থ কারস্থজনস্ম চাগমো বিতন্যতে শ্রীজয়চন্দ্রশর্মণা ॥ ১
বান্ত্রন্তরা ব্যর্থমলং বুভূষবঃ, কুধীনিয়োগাৎস্বমধো নিনীষবঃ।
বচোভিক্টচেরিই তান্ পূনঃ পুন নিবারয়ন্তে মুনষোইতিত্র্নয়ান্ ॥ ২
মপেচছমুচছ্ জলমাচরন্তি যে, ব্রান্ত্রন্তরা অন্ধবদন্ধকারতঃ।
বর্ণা বিবর্ণা, বিবরে পতন্তি তে, তদর্থমাবির্ভবতীই চন্দ্রিকা॥ ৩
সঞ্জন্তি মুনিবাক্যানি স্থাপয়স্থার্থ সম্পদং।
প্রলাপয়ন্তি ধর্মাঃ স্তে পুগণীশ্রমানিনঃ॥

ওকজনকৈ বারংবার প্রণাম করিয়া, মহাদি স্মৃতি ও পুরাণেতিহাসাদি বিচার পূক্ষক এবং অপরাপর প্রাচীনগণের বচন সংগ্রহ করিয়া ব্রাত্য ও কায়স্থ জনের সম্বন্ধে প্রীজয়চক্র নামক ব্রাহ্মণ, শাস্ত্র বিস্তার করিতেছে ॥ ১॥

কোন কোন কুপণ্ডিতের প্রবর্তনার অথবা নিজের কুর্দ্ধির নিরোজনার বাহার।
"অমরা ব্রাত্য ক্ষজির" বা "আমরা ব্রাত্য বৈশ্য" বলিয়া প্রগাল্ভতার সহিত নির্থক
বড় হইতে ইচ্ছা করেন, ফলতঃ তাঁহারা তাহাতে উরত না হইয়া নিজেকে অবনতই
করিতেছৈন, অতএব তুর্নীতিপরায়ণ-তাহাদিগকে জগতের হিতৈষী মুনিগণ
উচ্চৈঃস্বরে মিথ্যা ব্রাত্য হইতে পুনঃ পুনঃ নিষেধ করিতেছেন॥ ২॥

যাহারা শাস্ত্র না মানিয়া নিজের উচ্চ্ আল প্রার্ত্তির বশে যেমন ইচ্ছা তেমনই আচরণ কুরিতেছে, ফলতঃ তাহারা বর্ণের অন্তর্গত থাকিয়াও অন্ধকারে আন্দের ১ত গর্ত্তে পড়িবে এবং বিবর্ণ হইবে, এজন্ত এই চক্রিকার আবিভাব্র হইল ॥ ৩॥

সম্প্রতি দেশে কতকগুলি বিখ্যাবণিক্ জন্মিয়াছে—বিষ্ঠাই ইহাদের পণ্যদ্রব্য, ইহারা এক জাতীয় স্বতন্ত্র ঈশ্বর বলিয়া নিজেকে মনে করে, কেন না ইহারা মূনি- তিবিদ্যা-বিণিজাং বাক্যং নাস্থেরং ধর্মনির্ণরে।

শ্লেক্স্টুকেরণা ! ধীরা ! রচিতেভূরং ময়াঞ্চলিঃ ॥৪—৫॥
আঠরপ্রাস্থিকিংসং, বীক্ষধ্যং মূলপুস্তকং।
উদেষাতি তদা তরং মেদমুক্ত ইবোক্ষগুঃ॥ ৬
তন্দাং বিলোপয়ন্ স্থল-মূল গ্রন্থান্ বিলোকয়ন্।
প্রানাণয়ন্ মূনিবঢ়ো রোত্য-কারস্থ-চন্দ্রিকাং॥
শ্রিয়া শ্রীজয়গোপাল-বিদ্যাভূষণ-নন্দনঃ।
জয়চন্দ্রক-সিদ্ধান্তভূষণোহহং প্রকাশয়ে॥ ৭—৮

অথ কে তে ব্রাত্যাঃ কতিবিধা শ্চেতি তত্রাহ "ব্রাত্যা নাম বর্ণসঙ্কর আচারহীন শ্চেতি।" তত্রাদিরেকবিধাে বথা মহাভারতে আমুশাসনিকে-(৪৯৪৯) ''চাণ্ডালাে ব্রাত্য-বৈদ্যোচি ব্রাহ্মণাং ক্ষরিয়াষ্ট্রী চ।

रेनगारामि भृष्मा नकारग्रञ्भमना<u>य</u>सः॥" \*-( ২৯৬ ? )

বচন স্কৃষ্টি করে, ধনার্জ্জনে সম্পত্তি রক্ষা করে, এক ধর্মের প্রলয়কার্য্য সাধন করে, অত এব হে সরলাস্তঃকরণ পণ্ডিতগণ! আপনারা ধর্ম্ম ব্যবস্থা দানে উক্ত বিভা-ক্ষিক্ দিগের বচনে আস্থা স্থাপন করিবেন না, এজন্ত আমি এই কর যোড় করিতেছি॥ ৪ – ৫॥

এপন আপনারা বাহাতে অন্তরের সংশয়রূপ অন্ধকার বিনই হইবে, সেই সকল মূলগ্রন্থ অবলোকন করন্, ভাহা হইলে আপনা হইতেই তথন মেঘমুক্ত সুর্য্যের ন্ত্যায় সত্য উদিত হইবে॥ ৬॥

বছদিন যাবং আলশু ত্যাগ করিয়া অনেকানেক স্তৃতং মূলএই পাঠকরতঃ সেই সকল ম্নিবাক্য প্রমাণপূর্বক, আমি জীজয়গোপাল বিস্থাভূষণ ভটাচার্য্য মহাশয়ের পুত্র জীজয়চন্দ্রবিদ্যান্তভূষণ এই "রাতা কায়ন্ত চন্দ্রিকা" গন্ত প্রকাশ করিলাম ॥৭ — ৮॥

পান্ন ৷— বাত্য কাহাকে বলে 

পান্ন কত প্রকার 

ইহার প্রজ্যভূবে বলা 

ইইতেছে নে বাত্য এক-বর্ণশঙ্কর বিশেষ, দ্বিতীয়—আচারহীনকে ব্রাত্য বলা 

মান্ন, এতন্মধ্যে বর্ণশঙ্কর নামক ব্রাত্য এক প্রকার মাত্র, যথা মহাভারত অনুশাসনপর্কে

১৯৬ অধ্যায় ; (কোনও পুস্তকে ৪১১১)

অপসদ। নিন্দিত। ইত্যর্থঃ। অয়স্ত জগত্যাং রাভ্যো দৈশান্তরে কাপি বা বত্ততাং নাম, নাত্রাসো বিচারনীয় ইতি। দিতীয়স্ত ব্রাত্য শ্চতুর্বিধঃ, যথা তাণ্ড্যমহাব্রাক্ষণে (১৭ অধ্যায়ে)

"দেবা বৈ স্বর্গং লোকমায়ংস্থেষাং দৈবা অহীয়ন্ত আতাং প্রবসন্তঃ।১) অস্ত ভান্তং" দেবাঃ পুরাম্মিন্ লোকে হবস্থায় যাগান্দ্র গানেন স্বর্গং লোকং প্রাপ্ত বুন্, তেষাং দেবানামসূচর। অত এব দেব-সম্বন্ধাৎ দৈবা জনা আত্যাং আত্যতাং আচারহীনতাং প্রাপ্ত প্রবসন্তঃ প্রবাসং কুর্বনতঃ সন্তো হহীয়ন্ত, হীনাঃ পৃথিব্যামের পরিত্যক্তা আসন্ \* \* চতুর্বিধা হি আত্যাঃ (১) নিন্দিতাঃ (২) কনীয়াংসঃ (৩) জ্যায়াংসঃ (৪) এতজ্রিত্যব্যতিরিক্তা হানাচারাশ্চেতি। তত্র কনীয়ঃপ্রভূতীনাং আত্যানাং উত্তরে ত্রয়ো বজ্ঞাঃ, ত্রিত্যব্যতিরিক্তানাং অয়ং চতুঃযোড়শা ( ষজ্ঞবিশেষঃ ) তত্তক্তমাপস্তম্বেন "চতুঃযোড়শী সর্বেষাং ইতি"।

"শুদু হইতে রান্ধণী গর্ভজাত "চণ্ডাল." ক্ষত্রিয়া গর্ভজাত "ব্রাতা" এবং বৈশ্রা গর্ভজাত "বৈশ্ব" (বেদে)ইহারা তিনই অপকৃষ্ট।" উক্ত বচনে কথিত ব্রাতা কোণাও বা দেশাস্তবে থাকে ত থাকুক. এই ব্রাত্য এস্থানে বিচার্যা নহে। দিতীয় সাচারগীন ব্রাত্য চারিপ্রকার ? যথা তাণ্ডা মহাব্রান্ধণ শ্রুতির ১৭ অধ্যায়ে — ১৷১

"পূর্বকালে দেবগণ ইহলোকে অবস্থানপূর্বক যজ্ঞান্ত ছানার। স্বর্গলোকে গনন করিয়াছিলেন। তন্মধ্যে যাহারা দেবগণের পরিচারক ছিল, তাহারা দেবগণে স্বর্গে চলিয়া গেলে পরে ব্রাতা অর্থাৎ আচারহীন হইয়া প্রবাদে থাকিয়া এই পৃথিবীতেই হীনভাবে অপরের পরিত্যক্ত হইয়া রহিয়াছিল।" উক্ত ব্রাত্য চারিপ্রকার—(১) নিন্দিত ব্রাত্য, (২) কনিষ্ঠ ব্রাত্য, (৩) জ্ঞায়োব্রাত্য, (৪) উক্ত তিনপ্রকারের ব্রাত্য ছাড়া "হীনাচার ব্রাত্য"। তন্মধ্যে কনিষ্ঠ প্রভৃতি ব্রাত্যের সম্বন্ধে এই তাণ্ডা শুকুকে পরে কথিত তিনটা প্রায়শ্চিত্যক্সক যজ্ঞ উক্ত হইল। আর হীনাচার ব্রাত্য সম্বন্ধে "চতুংযোড়না" নামক যজ্ঞ বিধেয়। ইহাই মহিষি আপ্রধের মত।" তাই তিনি হত্রও বলিয়াচেন "চতুংযোড়না সর্কেষাং।"

তাশুক্রতো নিন্দিতানাং কনীয়সাং জ্যায়সাঞ্চ <sup>\*</sup> রাত্যানাং ? যথাক্রমং রাত্যস্তোমপ্রায়শ্চিত্রং সবিস্তরং প্রতিপাদিতং (\*) ? হীনা-চারাণাস্ক্র নোক্তং।

মন্বাপস্তম্বাদিভি র্নাম নির্দ্দিশ্য তাণ্ডোক্তরাত্যানাং কিঞ্চিক্লোক্তং, পরস্তু মন্বাচ্যক্তা ব্রাত্যা এতেম্বোস্তর্ভবস্তীতি ন বেতি স্থবীভির্ভাব্যমিতি। অত্রেদানীং মন্বাচ্যক্তানামেব ব্রাত্যানাং ব্রাহ্মণ-ক্ষত্রিয়-বিশাং

বিষয়ে। হত্র বিচার্য্যতে। १

তথা হি—সাবিত্রীপতিতা দিজা অত্র ব্রাত্যা উচ্যক্তে। যথাহ যাজ্ঞবন্ধ্যঃ—(১০৭—৩৮)

> "বাষোড়শাদাঘাবিংশাচ্চতুর্বিংশাচ্চ বৎসরাং। ব্রহ্ম-ক্ষত্র-বিশাং কাল ঔপনায়নিকঃ পরঃ।। । অত উর্দ্ধং পতস্থ্যেতে সর্ববধর্মাবহিক্ষ্ তাঃ। সাবিত্রীপতিতা ব্রাত্যা ব্রাত্যস্তোমাদৃতে ক্রতাঃ।।"

ভাণ্ডা ঞতিতে নিন্দিত, কনিষ্ঠ, ও জোষ্ঠ ব্রাত্যের যথাক্রমে "ব্রাত্য স্থোম প্রায়শ্চিত স্বিস্তর উক্ত হইয়াছে।

কিন্ত হীনাচার ব্রাতাগণের সম্বন্ধে কিছু বলেন নাই। সাপস্তম্ব ও মন্ত্রাভার্তি শ্বিগণ তাণ্ডা মহাব্রান্ধণোক্ত ব্রাত্যের বিশেষরূপে নাম করিয়া কিছুই বলেন নাই, কিন্তু বাত্য তাণ্ডোক্ত ব্রাত্যেরই সম্ভর্গত কি না ? তাহা পণ্ডিতগণের বিবেচা। এছলে এখন মমাজ্যক্ত ব্রাত্যগণেরই বিচার করা নাইতেছে। তাহাই জান্ত্রন—সাবিত্রী পণ্ডিত ছিজাতিকেই এই স্থানে ব্রাত্য বলা বায়, ইহা মহিবি ব্যক্তবন্ধা বিলিয়াছেন (১০০৭—১৮)

ব্রাহ্মণের যোড়শ বংসর, ক্ষত্রিয়ের দাবিংশবংসর ও বৈঞ্জের চতুর্নিরংশ বংসরই উপনয়ন সংস্কারের চুরম কাল। উক্ত কালের পরে তাহারা সাবিত্রী পতিত হইল বলিয়া "ব্রাত্য" এবং পতিত হইল, ইহাদের "ব্রাত্য স্তোম" নামক যঞ্জ না করিলে আর কোন পর্যোই অধিকার থাকিবে না। মশুরপি ১০। দ্বিজাতয়ঃ সবর্ণাস্থ জনয়ন্তাব্তাংস্ত যান্।
তান্ সাবিত্রীপরিভ্রফীন্ ব্রাত্যা ইতি বিনিদ্দিশেৎ।।"

বিষ্ণুরপি (২৭।২৬)''আযোড়শাদ্রাহ্মণস্থ সাবিত্রী নাতিবর্ত্ততে। আদ্বাবিংশাৎ ক্ষত্রবন্ধোরাচতুর্বিবংশতো বিশঃ।। অত উর্দ্ধং ত্রয়োহপ্যেতে ভবস্ক্যার্যাবিগর্হিতাঃ।"

এবং গরুড়পুরাণে (১৪ স্বধ্যায়ে) ব্রাত্যবিষয়ো বিশেষতো ক্রম্টব্যঃ। ব্রাত্যতা হসৌ উপপাতকমধ্যে পরিগণিতা যাজ্ঞবন্ধ্যেন, ষথা (প্রাং ২৩৪—২৪২)

"গোবধো ব্রাভ্যতা স্তেরম্পানাঞ্চানপক্রিয়া। \* \* \*
ভার্য্যায়া বিক্রয়ন্চেষামেকৈকমুপপাতকং।।"

মনুনাপি (১১।৬৯) "ব্রাত্যতা বান্ধবত্যাগো ভূতকাধ্যাপনস্তথা। \* \* শ্রী-শূদ্র-বিট-ক্ষত্র-বধো নাস্তিক্যঞ্চোপপাতকং।।"

তত্র প্রায়শ্চিত্তমাহ—যাজ্ঞবন্ধ্যঃ—( প্রাং ২৬৫ )

"উপপাতকশুদ্ধিঃ স্থাদেবং চান্দ্রায়ণেন ব।। পয়সা বাপি মাসেন পরাকেণাপবা পুনঃ॥"

মন্ত বলিয়াছেন, দিজাতির স্বর্ণাস্ত্রীর গর্ভজাত স্স্তান বদি উপনয়ন সংস্কার হান হয়, তবে সেই গায়ত্রীরহিত দিজপুত্রগণ "ব্রাত্য" নামে নির্দিষ্ট হুইবে॥"

বিষ্ণুও বলিয়াছেন — যোড়শবর্ষ যাবং ব্রাহ্মণ, দ্বাবিংশ বর্ষ যাবং ক্ষত্রিয়, ও চতুর্বিংশ বুর্ষ যাবং বৈধেশ্রের সাবিত্রী দীক্ষার কালাতিপাত হর না, কিন্তু তৎপরে উক্ত তিন জনই আর্য্যগণের বর্জনীয় হইদে। এ প্রকার গরুড়পুরাঞ্চের ১৪ অধ্যায়ে ব্রাত্যের বিষয় বিশেষরূপে দুষ্টবা।

যাজ্ঞবদ্ধা ঋষি.—উক্ত ব্রাভাভাকে উপপাতকের মধ্যে গণনা করিয়াছেন. যথা গোবধ, ব্রাভ্যতা, চৌর্যা, ঋণশোধ না করা, এবং ভার্যা বিক্রয়, ইহার প্রভ্যেকই উপপাতক।

মন্থও বলিয়াছেন—ব্রাত্যতা, জ্ঞাতি পরিত্যাগ, বেতন গ্রহণে অধ্যাপন, স্ত্রী-শূদ্র বৈশ্য ও ক্ষত্রিয়বধ এবং নাস্তিকতা বেদনিন্দা, ঈশ্বরাদির অস্বীকার প্রভৃতি উপপাতক। ত্মতাক্ষরায়ামিখং বাবস্থাপিতং বিজ্ঞানেশ্বরেণ—"তত্র ব্রাত্য-তায়াং মন্থনেদমূক্তং ( ১১।১৯২ )

"যেষাং দ্বিজ্ঞানাং সাবিত্রী নানুচ্যেত যথাবিধি।
তাং শ্চারয়িস্থা ত্রীন্ কুচ্ছুান্ যথাবিধ্যুপনায়য়েৎ। ইতি—
যচ্চ যমেনোক্তং ''সাবিত্রীপতিতা যস্য দশবর্মাণি পঞ্চ চ।
সশিখং বপনং কৃত্রা ব্রতং কুর্ন্যাৎ সমাহিতঃ।।

একবিংশতিরাত্রঞ্চ পিনেৎ প্রাস্থতি যাবকং। হবিষা ভোজয়েচ্চৈব ত্র'ঙ্গাণান্ সপ্ত পঞ্চ।। ততো যাবকশুদ্ধস্য তস্যোপনয়নং স্মৃতং।।

ভতুভয়মপি ধাজ্ঞবল্ফীয়-মাদপয়োত্রভবিষয়ং।

যন্ত্র বশিষ্ঠেনোক্তং (১১ গ্রধ্যায়ে) ১

"পতিতসাবিত্রীক উদ্দালকত্রতঞ্চরেৎ' দ্বৌ মাসৌ যাবকেন বর্ত্তরেৎ, মাসং পরসা, পক্ষমামিক্ষয়া, অফরাত্রং হৃতেন, ষড্রাত্রময়াচিতেন, ত্রিরাত্র-

গণা—"এম্বলে মন্ত বলিয়াছেন - দে সকল দিজাতির নগানিধি উপনয়ন সংস্থার করা হয় নাই, তাহাদিগকে তিনটা প্রাজাপত্য প্রায়শ্চিত করাইয়া পরে যথানিধি উপনয়ন করাইবে।

যদ্ধিও বন বলিয়াছেন।—বেই ব্রাহ্মণের পঞ্চদশবর্ষ যাবং যজে।পরীত হয় নাই, সে শিখা সমেত শিরোমুগুন পুর্বক একবিংশতি দিবস চুইপল অর্থাৎ অর্ধাঞ্জলি বাবক পান করিয়া থাকিবে, এইরূপ কঠোর ব্রতাচরণ ও দাদশটা ব্রাহ্মণ ভোজন করাইয়া বিশুদ্ধ ইইলে, তথন তাহার উপনয়ন হইতে পারিবে। এই মন্ক ও যমোক ছইটীই যাজ্ঞবন্ধ্যাক্ত একমাস পয়োব্রত প্রায়শ্চিত্তের স্থলে জানিবে। আর বশিষ্ঠ ঋষি বলেন।—ব্রাত্য-দ্বিজ উদ্দাল ব্রতাচরণ করিবে,— তুই নাস যাউ থাইবে, একমাস গুঁথা পনের দিন ছানা, আটদিন স্থত, ছয়দিন অবাচিত ভাবে, তিনদিন

এই উপপাতংকর প্রায়শ্চিক্ত বিষয়ে যাজ্ঞবন্ধা বলিয়াছেন—যথাবিধি চাল্রায়ণ হাণবা একমাসকাল কেবল জগ্ধপান, হাণবা পরাক ব্রত, উপপাতকের প্রায়শ্চিত্ত। উক্ত যাজ্ঞবন্ধ্যের মিতাক্ষরা টাকাকার বিজ্ঞানেশ্বর এইরূপ ব্যবস্থা করিয়াছেন—

মন্ত্রকোংহোরাত্রমূপবসেৎ অখনেধাবভূতং বা গছেৎ, ব্রাত্যস্তোমেন বা যজেত ইতি। অত্রেয়ং ব্যবস্থা।—যস্যোপনেত্রাগ্রভাবেন তৎকালা-তিক্রম, স্তুস্য যাজ্ঞবন্ধ্যীয়-ব্রতানামন্ত্রমং শক্ত্যপেক্ষয়া ভবতি। অনাপত্ত তিক্রমে তু মানবং ত্রৈমাসিকং, তত্ত্রিব পঞ্চদশবর্দাদূর্দ্ধ মিপি কিয়ৎ-কালাতিক্রমে তুদ্দালকব্রতং, ব্রাত্যস্তোমো বেতি। যেষাস্থা পিত্রাদয়োছ-পাত্রপনীতাস্তেয়াগাপস্তম্বোক্তমিতি।"

সাপস্তম্বোক্তস্ত্র প্রায়শ্চিতং বক্ষাতে। সত্র রতে রাত্যস্তোমযজে সসমর্থানাং সমুকল্পবিধানদর্শনার্থং শূলপাণিকৃতব্যবস্থাপিকথ্যতে, যথা।— প্রায়শ্চিতবিবেকে ''স্থা রাত্যপ্রায়শ্চিত্তং তত্র মমুবিষ্ণু।—

> "যেষাং দিজানাং সাবিত্রী নানুচ্যেত যথাবিধি। ভাং শ্চারয়িত্বা ত্রীন্ কচ্ছান্ যথাবিধ্যপনায়য়েৎ।।

কেবল জল পান করিয়া থাকিবে. 'ও একদিন উপনাস করিবে, অথবা অধ্যেধ যজের "অবভূত" নামক স্নান করিবে, অথবা ব্রাত্যন্তোম যজ্ঞ করিবে। অতএব ইত্যাদির ব্যবস্থা এ প্রকার যথা।—যেই মানবকের পিত্রাদি না থাকায় উপনয়নের কালাতীত হয়, তাহার যাজ্ঞবন্ধোক্ত চাল্লায়ণাদি তিন প্রকার প্রায়ন্টিন্তের মধ্যে নিজের শক্তি অনুসারে একটা করিলেই চলিতে পারে। আর যাহাদের কোনও বাধা বিল্ল হয় নাই, অকারণে কালাতীত করিয়াছে, তাহাদের মনুক্ত ত্রৈমান্ত্রিক করিতে হইবে, তন্মধ্যেও বিশেষ এই যে, যদি পনের বৎসরের পরে অল্প কিছুদিন অতীত হয়, তবে উদ্ধালক ব্রত, বা ব্রাত্যন্তোম বজ্ঞ কর্ত্ব্য। আর যাহাদের পিতা এবং পিতামহাদির উপনয়ন হয় নাই, তাহাদের আপস্তদোক্ত প্রায়ন্টিক্তই বিধেয়।

আপস্তমেতি প্রায়শ্চিত বিশেষরূপে পরে বলিতেছি। এস্থলে রাত্যক্তোম যজে যাহারা অসমর্থ, তাহাদের জয়ে অন্তর্গনে বিধান আছে, ইহা দেখাইবাব জন্ম খূলপাণিক্বত ব্যবস্থাও বলিতেছি। যথা "প্রায়শ্চিত্ত বিনেক" পৃত্তকে।—অনন্তর ব্রত্যি প্রায়শ্চিত্ত কহিতেছি, তাহাতে মন্ত্রও বিষ্ণু বলেন—"যেষাং দ্বিজানাং" ( এই বচনের অনুবাদ ৬৯ পৃষ্ঠায় দেখিবে )

প্রাজাপতাত্রয়ে ধেনুত্রয়ং, এতচ্চ পিতৃমাত্রহিত্সা নিঃস্বজনস্য সাবিত্রীপাতে, আলস্থানবধানাদিনা তু সাবিত্রীপাতে যাজ্ঞবল্ঞ্যঃ—

আমোড়শাদাদ্ধাবিংশাচ্চভূর্বিবংশাচ্চ বংসরাং। ব্রহ্ম-ক্ষত্র-বিশাংকাল ঔপনায়নিকঃ পরঃ॥ অত উর্দ্ধং পতত্যেতে সর্ববধর্ম্মবহিষ্কৃতাঃ। সাবিত্রীপতিতা ব্রাত্যা ব্রাতাস্তোমাদৃতে ক্রতাঃ॥

আঙ্শ্চাত্র মর্যাদাবচনত্বং, তেন ব্রাক্ষণসা ষোড্যবর্মসা মর্যাদা ভূতত্বাৎ পঞ্চদশাব্দপর্যস্তিং কালঃ। এবং রাজনাবৈশ্যয়ো রেকবিংশ-ত্রয়োবিংশবর্মংযাবৎকালদয়ং। এতচ্চানন্তরং যমবচনে ক্ষুটী ভবিষ্যতি। অত্রৈব বিষয়ে ব্রাভাস্তোমবৈকল্লিকং দিনত্রাধিকমাসচভূম্বরসমান প্যোদ্যালকব্রতমাত বশিষ্ঠঃ।—(১১)

"পতিতস বিক্রীক উদ্দালকত্রতঞ্চরেৎ দ্বে মাসে যাবকেন বর্তয়েৎ, মাসং পরসা, অর্দ্ধমাসমামিক্যা, অফ্রাক্রং স্থতেন, মড্রাক্রমযাচিতং, ক্রিরাক্র-

তিন কৃচ্ছু অর্থাং তিন প্রাজ্যপতা, তিন প্রাজ্যপতো তিন ধেরুদানের বাবস্থা, এই নাবস্থাও, যে নালকের পিতা মাতা বা অপর বন্ধ বান্ধব না থাকায় যথাকালে উপনয়ন হয় নাই. তাহাদেরই সম্বন্ধে জানিবে। আর আলস্থ বা অনবধানতা প্রযুক্ত উপনয়নের কালাতিপাত হইলে তার বাবস্থা যাজ্ঞবন্ধ্যোক্ত ব্রাত্যস্তোম প্রায়শিচত্ত্ব জানিবে ("আয়োড়শাং" এই বচনের অন্থবাদ ওপৃষ্ঠায় দেখিবে) আয়োড়শাং এই "আ," র অর্থ সীমা, সে হেভু, ব্রাহ্মণের, যোল বংসর সীমা বিগায়, পনের বংসর পর্য্যস্ত উপনয়নের কাল। এবং ক্ষত্রিয় ও বৈশ্বের যথাক্রমে একবিংশ ও ত্রানিংশ বংসর যাবং উপনয়নের কাল ক্ষিত্ত হইল। ইহাই পরবর্ত্তি সমবচন দ্বারা স্পষ্ট হইবে।

উক্ত ব্রান্ত্য প্রায়শ্চিত্ত নিষয় "ব্রান্তান্ডোম বজ্ঞের অন্তক্ষে চারিমাস তিন দিনের কর্ত্তব্য উদ্দালক ব্রতের ব্যবস্থা বশিষ্ঠ ঋষি বলেন—(১১) ("পতিত সাবিত্রীক" এই বচনের অন্তবাদ ৬ পৃষ্ঠায় দ্রষ্টব্য) উক্ত বশিষ্ট বচনে যে "আমিকা শব্দ আছে, ইহার অর্থ "ছানা, অভিধান কার অমরসিংহও ভাহাই অর্থ করিয়াছেন। রব্রক্ষঃ অহোরাত্রমূপবসেৎ অধ্যমেধাবভূতং বা গচ্ছেৎ ব্রাভ্যস্তোমেন বা যজেত।"

আমিক্ষাচ "আমিক্ষা সা শৃত্যেক্ষে যা ক্ষীরেস্যাদ্দধিযোগতঃ। ইত্যাভিধানোক্তা। অত্র দিমাস যাবকরতে ধেকুচতুষ্ঠয়ং, মাসৈক-ক্ষীরপাণে সপাদধেকুত্রিতয়ং পক্ষমামিক্ষাশনে ত্বেকধেকুঃ, ক্ষীরাদামি ক্ষায়াঃ কঠিনত্বেন বলহেতুয়াৎ, অফ্টরাত্রং মৃতপানে অর্দ্ধবেকুঃ, এবং সপাদ নবধেনবঃ স্থাঃ, অস্তাচোৎকৃষ্ট গোদান সহিত্ত চান্দ্রায়ণতুল্যায়েন-ত্রিষয়ে এবং শঙ্খ-লিখিতোঁ—

"ব্রাতাশ্চান্দ্রারণঞ্চরেৎ গোদানঞ্চ কুর্যাদিতি।"
দেশ্যোপপ্জবাদিনা পত্রিত সাবিত্রীকে ষমঃ।
"পতিতা যদ্য সাবিত্রী দশবর্ষাণি পঞ্চ চ।
ব্রাহ্মণদ্য বিশেষেণ তথারাজন্য বৈশ্যয়োঃ॥
প্রায়শ্চিতঃ ভবেত্তেষাং প্রোবা চ বদতাং বরঃ।
বিবস্থতঃ স্তৃতঃ শ্রীমান্ যমো ধর্ম্মার্থতিত্তবিৎ॥
সশিখং বপরং কৃত্বা ব্রতং কুর্য্যাৎ সমাহিতঃ।
হবিদ্যাং ভোজয়েদন্নং ব্রাহ্মণান্ সপ্ত পঞ্চ চ॥

এই বশিষ্ট বচনে ছই মাস যাবক ( যাউ ) ব্রতের বিধান আছে, ইহার অন্তকন্তে চারিটী ধেরুদান, একমাস হগ্ধ পানব্রতের অন্তক্তন্তে সপাদ ধেরুত্রয়দান, পণর দিন ছানা থাইবার অন্তকন্তে একধেরু, কেননা হগ্ধ অপেক্ষার ছানা কঠিন বিধার বলাধানের কারণ। অষ্টরাত্র ম্বতপানের অন্তকন্তে অর্দ্ধধেরু (১॥॰ কাহন) এইরূপে সপাদ নবধেরু অর্থাৎ ২৮॥॰ কাহন কোড়ি উৎসর্গ। কথিত উদ্দালব্রতের সমান কাঞ্চনদান, বা গোদান জানিবে। উক্ত আলস্ত বা অনবধানতা প্রযুক্ত সাবিত্রীপাতে শঙ্ম ও লিখিত ঋষিবলেন—"ব্রাত্য চাক্রায়ন করিবে, বা গোদান করিবে।" দেশে মহামারী প্রভৃতি বিপ্লব উপস্থিতি নিবন্ধন যথাকালে উপন্যমন না হইলে, এতি বিশ্বর যম বলেন—বেই ব্রাহ্মণের এবং ক্ষত্রিয় বৈশ্রের যথাকালে উপনয়ন সংস্কার না হৃষ্টুলে, তাহাদের প্রায়শ্চিত্ত স্ব্য্য পুত্র ধর্ম্মতন্তক্ত বলেন—'শিথাসমেত

একবিংশতিরাত্রন্ত পিবেৎ প্রস্থতিযাবকং। ততো যাবকশুদ্ধস্থ তম্পোপনয়নং স্মৃতং॥"

স্বৈক্ষবিংশতি রাত্রে যাবক প্রস্থতিপানে মাসপয়ঃ পান তুল্যদ্বাৎ সপাদধেন্মুত্রয়মেব। তথা সন্মিন্নেব বিষয়ে স্বতিক্রান্তে কালে ব্রাত্যাধি-কারে হারীতঃ

''তেষাং প্রায়শ্চিত্তং মাসং পয়োভক্ষ্যা গামনুগচ্ছেয়ুঃ শ্বীর্ণপ্রায়-শ্চিত্তং তমিষ্টত্রতৈরূপনয়েয়ুরিভি ( \* )"

অকৃত প্রায়শ্চিত্তানামেষাং সংসর্গঃ সর্ব্বথাত্যাজ্যঃ যথাহ বশিষ্ঠঃ (১১)
"নৈনানুপনয়েৎ নাধ্যাপয়েৎ ন যাজয়েৎ নৈভির্বিবাহয়েয়ঃ
পারক্ষরোহপি——"নৈনানুপনয়েয়ুর্নাধ্যাপয়েয়ুর্ন যাজয়েয়ুর্ন চৈভিব্যবহরেয়ঃ॥ (২।৫।৪•)

গোভিলোহপি—স্থাপস্তম্বোহপি—"তেঘামন্ত্যাগমনং ভোজনং বিবাহমিতি বৰ্জ্জয়েৎ॥" ( ১৷২৷২৯ )

মুগুন করিয়া ব্রতাচরণ করিবে তাহা এইরপ—একবিংশতি দিবস অর্জাঞ্জলি যাবক পান করিবে, এবং দাদশটী ব্রাহ্মণকে হবিষ্যান্ন ভোজন করাইবে, এই প্রকারে ব্রাত্য পবিত্র হইলে পর তবে উপনিত হইতে পারিবে।" এফুলে একুশদিন যাবক পান একমাস ত্র্য্ব পানের তুল্য বিধায় সপাদ ধেন্তুত্রয় (৯ কাহন ১২ পণ) প্রায়শ্চিক্ত। সেই প্রকার এতদ্বিধয়ে উপনয়ন কালাতীত হইলে হারীত ঋষি বলেন—ব্রাত্যগণ একমাস ত্র্য্ব পান করিয়া গোচারণ করিবে, উক্তরূপে প্রায়শ্চিক্ত অন্তর্গ্বিক্ত হইলে পরে ব্রহ্মচর্য্যাদির অন্তর্গ্বান করাইয়া উপনয়ন সংস্কার করাইবে।

ব্রাত্য ভাবাপর হইয়া যাহারা প্রায়শ্চিত্ত না করে, তাহাদের সংসর্গ সর্বাথা ত্যাজ্য,—ইহা বশিষ্ঠ, পারস্কর, গোভিল এবং আপক্তম বলিয়াছেন—ইহাদিগকে (ব্রাত্যদিগকে) উপনয়ন করাইবে না, অধ্যয়ন করাইবে না, যাজন করিবে না, বিবাহ করিবে না ও ব্যবহার করিবে না, তাহাদের নিকটে যাইবে না ও ভোজন করিবে না "( ২০ বাহার৪০ লাহাহ১৯ )"

<sup>(\* ) &</sup>quot;देशेष्ठे अक्षाविष्ठा । "विमानमाः ।

মনুরপি—(২।৩৯-৪০) "অভউদ্ধ ংত্রয়োষ্ঠ পোতে যথাকালমসংস্কৃতাঃ।
সাবিত্রী পতিতা ব্রাত্যা ভবস্ত্যার্য্য বিগর্হিতাঃ॥
নৈতৈরপূতের্নিধিবদাপদ্যপি হি কর্হিচিৎ।
ব্রাহ্মান্ যৌনাংশ্চ সম্বন্ধানাচরেছু ক্ষাণঃ সহ॥"

ব্রাত্য যাজী তৎসংসর্গী চ গ্রায়শ্চিত্তাইঃ তথাচ স্মৃত্যন্তরং—
'ব্রাত্যাচার্য্যস্ত ভুক্ত্বান্নং কুচ্ছ্রপাদেন শুধ্যতি।

যশ্চোপনয়তে ব্রাত্যান্ ব্রিভিঃ ক্লিছ্রঃ স শুধ্যতি॥

ইতি সংস্কারতবং।

যথোক্ত প্রায়শ্চিতানস্তরমপি ত্রক্ষচর্য্যং বিধাপ্য ত্রাত্য উপনেতব্যঃ কিয়ানত্র ত্রক্ষচর্য্যকাল ইত্যপেক্ষায়ামাপস্তম্ব আহ—

"ৰতিক্রান্তে' সাবিত্র্যাঃ কাল ঋতুং ত্রৈবিদ্যকংব্রহ্মচর্য্যং চরেৎ ॥ (১।১।২৪)

স্বস্থার্থ:—যস্য ব্রাহ্মণাদিবর্ণস্য য সাবিত্র্যাঃ কাল উক্তঃ, তৎ তৎ কালস্যাতিক্রমে স্বতীতে ত্রৈবিদ্যকং ত্রিবেদাধ্যেতৃপুরুষাচরণীয়ং

মন্থও বলিয়াছেন—কথিত যোড়শবৎসরাদি কালের পরে উপনয়ন সংস্কারহীন সাবিত্রী পতিত ব্রাত্যগণ আর্য্যগণের অব্যবহার্য্য হইবে, অধিক কি বলিব ? ইহারা যথারীতি প্রায়শ্চিত্ত না করিলে মহা বিপদে পড়িলেও তাহাদের সহিত অধ্যয়ন অধ্যাপনা যজন থাজন ও কন্তার আদান প্রদানাদি সম্বন্ধ করিবে না।

এবং,ব্রাত্যকে যে উপনয়ন সংস্কার করায়. ও ব্রাত্যাচার্য্যের যাহারা সংসর্গকরে তাহারাও প্রায়শ্চিত্তার্হ যথা স্মৃত্যন্তরে—

ব্রাত্যাচার্য্যের অন্ন ভোজন করিলে পাদপ্রাজাপতা ব্রত করিলে শুদ্ধ হইবে, আর যে ব্রাত্যকে উপনয়ন সংস্কার করায় সে তিনটা প্রাজাপতা ব্রত করিলে শুদ্ধ ছইবে (সংস্কারতত্ত্ব)

যথাশান্ত প্রায়শ্চিত্তের পরেও ব্রাত্যকে ব্রহ্মচর্য্য করাইয়া, তবে উঁগনয়ন করাইবে কিন্তু কতদিন ব্রহ্মচর্য্যাস্কুষ্ঠান করিবে ? এই আশক্ষায় আপস্তস্থ বলেন—ব্রাহ্মণাদি বর্ণের মধ্যে যুহার যাহা উপনয়নের কাল উক্ত হইয়াছে, সেই সেই কালাতিক্রম সমুদিতং, নতু কেবলং ব্রাত্য মাণবকীয় বেদমাত্রোক্তং প্রায়শ্চিত্তরূপং ব্রহ্মচর্য্যং। উপনয়নাভাৎ অগ্নিপরিচর্য্যাং গুরুগুশ্রুমাং বিহায় সমগ্রং ব্রহ্মচর্য্যং মম্বাদ্যুক্তং চরেৎ। কিয়ন্তং কালং ? তত্রাহ ঋতুং দিমাসং যাবৎ।

অথোপনয়নং—(১।১।২৫) জম্মার্থঃ।—ইত্থমাচরিত ঋতুত্রতস্য অথ সমস্তরং উপনয়নং কার্য্যং। তথাপি ন নিস্তারঃ—

"ভতঃ সংবৎসরমুদকোপস্পর্শনং।" ( ১।১।২৬ )

অস্তার্থঃ—তত উপনয়নাদারভ্য সংবৎসরপর্য্যস্তমুদকোপস্পর্শনং স্নানং কর্ত্তব্যং, তত্র সমর্থস্য ত্রিসন্ধ্যমন্যস্য দ্বিসন্ধ্যমেকসন্ধ্যংবা। এবং সমৃতীর্ণনিয়মোব্রাভ্যঃ

"অথাধ্যাপ্যঃ॥" (১।১।২৭) অস্যার্থঃ—অথ এবং গুরুতর কঠোর প্রায়শ্চিত্ত-ঋতুত্রক্ষচ্য ্র-সংবৎসর-নিয়ত-স্নানাদনস্তরং ত্রাত্যোপনীতো মানবকো বেদমধ্যাপ্যঃ। নতু তৎপূর্ববং, অধ্যাপনাসংসর্গজনিত পাতিত্য ভ্রান্নাধ্যাপ্যইতি তাৎপর্যাং।

এতৎ পূর্বেবাক্তং সর্বমেবপ্রায়শ্চিতাদিকং প্রথমব্রাত্যবিষয়কং বোদ্ধব্যং। ব্রাত্যপুত্রাদৌতু—

হইলে সামঞ্চ্ ও জজুর্বেদের অধ্যয়নকারী ব্রাহ্মণের আচরণীয় ব্রহ্মচর্যা ( সুধু কেবল ব্রাত্যমানবকের বেদোক্ত ব্রহ্মচর্যা ফরিলে চলিবে না ) উপনয়ন হয় নাই বলিয়া কেবল হোম ও গুরুভশ্রধা ভিন্ন মন্বাহ্যক্ত সমগ্র ব্রহ্মচন্যা হুইমান কাল আচরণ করিতে হইবে।

এই প্রকারে ঋতুব্রতাচরণ করিলে পরে, তথন সেই ব্রাত্যের উপনয়ন হইতে পারিবে। তাহাতেও নিস্তার নাই,—তৎপরে উপনয়নের পর হইতে নিজ নিজ শক্তি অমুসারে একবৎসর কাল ত্রিসন্ধা হুই সন্ধা অস্ততপক্ষে এক সন্ধা অরগাহন স্থান করিবে, এই নিয়ম প্রতিপালনে উত্তীর্ণ হইলে পরে উপনীত ব্রাত্যমানবককে বেদাধ্যয়ন করাইবে, ইহার পূর্ব্বে নহে, কেন না তাহাতে অধ্যাপনা সংস্ক্র জনিত পাপে অধ্যাপকের পাতিত্বের আশঙ্কা থাকে।

"কৃতে নিঃসংশয়ে পাপে ন ভুঞ্জীতানুপস্থিতঃ। ভুঞ্জানো বৰ্দ্ধয়েৎ পাপমসত্যং পর্যদি ক্রবন্।।"

ইত্যঙ্গিরোবচনাৎ পাপনিশ্চয়বতোহকৃত প্রায়শ্চি ভ্রস্থান্নাদিভোগবতঃ পাপবৃদ্ধিশ্রবণাৎ প্রায়শ্চি ভ্রস্থাপি গুরুত্বমনিবার্য্যং অভ উপপাতকমপি(\*) ব্রাক্তার্যা মহাপাতকরূপেণ পরিনংয় এইতি প্রায়শ্চিত্তং ব্যপদিশন্নাপস্তম্ব আহ—

"এথ যস্ত্য পিতাপিতামহইত্যনুপেতেতিয়াতাং তেব্রহ্মহসংস্তৃতাঃ॥"(১।১।২৮) অস্যার্থঃ।—যস্ত্রেতি বীপ্সার্থে, যস্য যস্যেত্যর্থঃ, তেন যেষাং মাণব-কানাং পিতা পিতামহশ্চানুপেতে উপনয়নসংক্ষারহীনো ব্রাত্যাবিতি-যাবৎ স্থাতাং স্বয়ং মাণবকশ্চ তে তথাবিধা মানবকা ব্রহ্মহসংস্তৃতা ব্রহ্মায় ইত্যেবং কীর্ত্তিতা ব্রহ্মবাদিভিঃ। ব্রহ্মহত্যামকুর্বাণেয়ু ব্রহ্মহশংপ্রয়োগো ব্রহ্মধর্মপ্রাপ্ত্যর্থঃ, তেন তেষাং ব্রহ্মহত্যা প্রায়শ্চিত্তং

উক্ত যত কিছু প্রারশ্চিত্ত—ব্রহ্মচর্যান্ত্র্ছান সংবৎসর নিয়ম্যত স্নান ইত্যাদি
সকলই প্রথম ব্রাত্য সম্বন্ধে জানিবে। ব্রাত্যের পুত্র পৌত্রাদি সম্বন্ধে অগুরূপ
ব্যবস্থা যথা—অঙ্গিরা ঋষি বলেন—কোনও বিষয় পাপনিশ্চয় হইলে পরে সেই
পাপী প্রারশ্চিত্তের ব্যবস্থার জন্য পণ্ডিতের সভায় উপস্থিত না হইয়া ভোজনাদি
বিষয় ভোগ করিবে না, কেননা আত্মাতে পাপসত্ত্বে ভোজনাদি করিলে পাপবৃদ্ধি
হয়, এবং পণ্ডিত সমাজে পাপ গোপন রাখিয়া অসত্য কথা কহিলেও পাপ বৃদ্ধি
হয়। স্কতেরাং পাপ বৃদ্ধি হইলে প্রায়শ্চিত্তও গুরুতর হইবে, ইহা কিছুতেই
নিবৃত্তি করা যাইবে না, অতএব ব্রাত্যতা পাপটা উপপাতক হইলেও দিন দিন
কালক্রমে মহাপাতকরূপে পরিণত হইবে, অতএব মহর্ষি আপস্তন্ধ তাহার প্রায়শিচত্তোপদেশ করিতেছেন—(১।১।২৮) যেই যেই মানবদিগের পিতা পিতামহ,
এবং স্বয়ং মাণবক অর্থাৎ পুত্র পিতা ও পিতামহ ক্রমে ব্রাত্য হইয়া আসিতেছে,
ব্রহ্মবাদী ঋষিগণ তাহাদিগকে ব্রহ্মবাধী বলিয়া নির্দ্দেশ করিয়াছেন । ব্রন্মহত্যা না
করাতেও ব্রাত্যগণকে যে "ব্রহ্মন্ন" শব্দদারা অভিহিত করা হইয়াছে, তাহা কেবল
ব্রাত্যগণের উপরে ব্রহ্মহত্যার পাপ সদৃশ পাপ চাপাইবার জনা, সেহেতু ব্রহ্মহত্যার

মরণবৈকল্পিকং চতুর্বিবংশতিবার্ষিকং মহাত্রতং তদমুকল্পং বা ষষ্ট্যুত্র-ত্রিশতধেনবং (৩৬০) তদশক্তো অশীভ্যুত্র কার্যাপণ সহস্রং (১০৮০) তল্পভ্যুম্বর্ণাদি বা, দক্ষিণা চ দ্বিশতং গাবং অশক্তো দ্বিশত কার্যাপণাঃ (২০০)। ইত্থং কর্ত্ব্যদ্বেনোপাদিশৎ। কিঞ্চ, "শ্মশানবচ্ছুদ্রপতিতো" ইত্যধ্যয়নপ্রকরণে আপস্তম্বেনোক্তং, তেন যথা ত্রহ্মন্থসমীপে নাধ্যেতব্যং তথা ত্রাত্য-পোত্র-পুত্রাণামপি সমীপে বেদোনাধ্যেতব্য ইতি। তেষাং ত্রাত্যানাং সংসর্গং সর্বথা বর্জ্যো যদাহ আপস্তম্বঃ—

"তেষামভ্যাগমনং ভোজনং বিবাহমিতি বর্জয়েৎ॥ (১।১।২৯)

অস্মার্থঃ—যদ্যপি ''র্দ্ধৌ চ মাতাপিতরো সাধ্বী ভাগ্যা স্তৃতঃ শিশুঃ।
অপ্যকার্য্য শতং কৃষা ভর্ত্ব্যা মনুরব্রবীৎ ॥' ইত্যস্তি পাপানুমোদনং
তথাপি তেষাং ব্রাত্যানাং অভ্যাগমনং আভিমুখ্যেন গ্রমনং মাতাপিত্রাদ্যর্থমিপি বর্জয়েৎ। যদ্যপি "অ্যাচিতাহ্নতং গ্রাহ্মমিপি চুদ্ধতকর্ম্মণঃ।
অহ্যত্র কুলটাষণ্ড পতিতেভ্যস্তথা দ্বিষঃ ॥' ইতি পাপং যাজ্ঞবন্ধ্যেনা-

প্রায়শ্চিত্ত যেমন তুষানলাদিতে মৃত্যু, বা তদম্বকল্প চতুর্বিংশতিবার্ষিক মহাব্রত তাহার অন্তব্যল তিনশ বাট ধেন্দু দান, তদম্বকল্প হাজার আশীকাহন কোড়ি, অথবা তন্মূল্য স্বর্ণাদি দান। উহার দক্ষিণা ছইশ গাভী, তদশক্তে ছয়শত কাহন, অতি দরিদ্রের পক্ষে ছইশত কাহন কোড়ি উৎসর্গ করিবে ইহাই উপদিষ্ট হইয়াছে। আরও বলি—"শূদ্র ও পত্তিত ব্রাত্য" ইহারা শ্রশানতুল্য, ইহা আপস্তস্ব ঋষি অধ্যয়ন প্রকরণে বলিয়াছেন, সেহেতু যেমন ব্রহ্মবধীর নিকটবর্ত্তি স্থানে বেদাধ্যয়ন বিষদ্ধ, সেরপ ব্রাত্য প্রাত্য প্রাত্য পৌত্রের নিকটেও বেদোচ্চারণ করিবে না।

সেই সকল ব্রাত্যদিগের সংসর্গ সম্যক্রপে ত্যাগ করিবে। ইহা মহর্ষি আপস্তস্থ বলিয়াছেন (১।১।২৯) যে, যদিও মন্থ বলিয়াছেন, বৃদ্ধ পিতামাতা সতী ভার্যা ও শিশুপুত্রের ভরণপোষণ শত শত অপকার্য করিয়াও করিবে, এইরূপ পাপ-কর্ম্মেরও অন্মর্মাদন আছে বটে, কিন্তু তথাপি বৃদ্ধ পিতামাতা প্রভৃতির জ্বন্যও ব্রাত্যের নিকট যাইবে না। যদিও বেখা ক্লীব ও পতিত ছাড়া অপর পাপীর নিকট হুইতে অ্যাচিত্রপে উপস্থাপিত দ্রব্য গ্রহণ করিবার বিধি যাজ্ঞবন্ধ ঋষি বলিয়াছেন ভ্যমুজ্ঞাতং তথাপি ভোজনমুপাগতমপি তেষাং বর্জ্জয়েৎ। যছপি "বিধাদপ্যমৃতং গ্রাহুং জ্রীরত্নং চুকুলাদপি' ইত্যস্তি মহাভারতীয়ং স্মরণং (শা-মো ১৬৫।৩২) তথাপি তেষাং বিবাহসম্বন্ধমপি বর্জ্জয়েৎ।

কিন্তু যদি তে ব্রাত্যভাবাদসুতপ্য স্বয়মেব প্রায়শ্চিত্তং চিকীর্মস্তি তদা তেষাং প্রায়শ্চিত্তাধিকারমমুমন্যতে সঃ—

''তেষামিচ্ছতাং প্রায়শ্চিত্তং ॥'' (১৷১৷৩০)

্ অস্যার্থঃ—তেষাং মাণবকানাং ইচ্ছতাং স্বেচ্ছয়া প্রবর্ত্তমানানাং নতু বলাৎ প্রবর্ত্ত্যমানানাং প্রায়শ্চিত্তমিতি, মরণ বৈকল্পিক ব্রহ্মহত্যোক্ত প্রায়শ্চিত্ত মাত্রেণাপি কৃতেন ন তেষাং নিস্তার ইত্যাহ সএব—

''যথা প্রথমাতিক্রমে ঋতুরেবং সংবৎসরঃ॥ (১।১।৩১)

অস্থার্থ:—যথা প্রথমে অতিক্রমে যস্য যঃ সাবিত্র্যাঃ কাল উক্ত স্তদ্বিক্রমে ত্রৈবিদ্যক্রক্ষচর্য্যকাল ঋতুঃ, এবমন্যুস্মিন্নতিক্রমে, অর্থাৎ ব্রাভ্যাৎ পিতৃর্জাভানাং মাণবকানাং প্রায়শ্চিত্তাৎ পরং ব্রহ্মচর্য্যাচরণকালঃ সংবৎসরঃ। কৃত প্রায়শ্চিত্তস্থ তম্ম তহঃ কিং কর্ত্ত্ব্যমিত্যপেক্ষয়া স্থাহ—

কিন্তু ব্রাত্য যদি কোন বস্তু উপহার প্রদান করে তবে তাহা ত্যাগ করিবে। যদিও মহাভারতে ( শান্তি-মোক্ষ ১৬৫।৩২ ) আছে বিষ হইতেও অমৃত টুকু বাহির করিয়া লইবে এবং নিরুষ্ট কুল হইতেও উত্তমা স্ত্রী গ্রহণ করিবে কিন্তু ব্রাত্যের কন্তা উত্তমা হইলেও তাহাদের সহির বিবাহ সম্বন্ধ বর্জন করিবে।

কিন্তু-যদি নিজের ব্রাত্যতা প্রযুক্ত হুঃখিত হইয়া প্রায়শ্চিত্ত করিতে ইচ্ছা করে তবে তাহাদিগকে মহর্ষি আপস্তস্থ প্রায়শ্চিত্তের অন্থমতি দিতেছেন - (১৯১০) অন্যের প্ররোচনায় না হইয়া যদি নিজের ইচ্ছায় প্রায়শ্চিত্ত করিতে ইচ্ছা করে তবে মরণ অথবা ব্রহ্মহত্যার প্রায়শ্চিত্ত করিতে পারে, উক্তরূপ প্রায়শ্চিত্ত করিয়াও নিস্তার নাই, তাহাই আপস্তস্থ বলেন (১০০১) প্রায়শ্চিত্তের পুরেও ব্রাহ্মণাদি বর্ণের মধ্যে যাহার যে উপনয়নের কাল নির্দিষ্ট আছে, সেই কালীতীতে, মেমন তৈরিদাক "ব্রহ্মচর্ষ্যের" কাল, ছইমাস, এইপ্রকার অন্যরূপ অতিক্রম ঘটলে অর্থাৎ মেই মানবকের পিতা ব্রাত্য, সেই মাণবক ষণোক্ত প্রায়শ্চিত্তের পর এক বৎসরকাল

''হ্যশ্বোপনয়নং তত উদকোপস্পর্শনং ( ১৷১৷৩২ )

স্বস্থার্থঃ—স্থ কৃতপ্রারশ্চিত্তস্য সংবৎসরং যাবচ্চরিত ব্রহ্মচর্য্যামু-ষ্ঠানাৎ পরং তস্যোপনয়নং ততশ্চ যাবচ্ছকাং উদকোপস্পর্শনং ত্রিসন্ধ্যাদিস্কানং।

অথ যদি পিত। পিতামহঃ স্বয়ং মাণব্**ক**\*চ ব্রাত্যাস্তদাব্র**ন্ধ্য**চর্যাচরণে তারতম্যং বর্ত্ততে ন ব। ইত্যাশঙ্কাং পরিহরতি স এব—

'''প্রতি পুরুষং সংখ্যায় সংবৎসরান্ যাবস্তোহতুপেতাঃ স্থ্য॥ (১৷২৷১)

শ্ব্রার্থঃ—যদি পিতৈবোপনয়নশীনস্তদোপনেয়ে। মানবকঃ সংবৎ-সরমেকং ব্রহ্মচর্যাং কুর্যাৎ ইতি পূর্ব্বমুক্তং, যদি পিতামহোহপ্যসূপেত-স্তদ। মানবকে। দ্বো বৎসরো, যদি স্বয়ং মানবকোহপি যপাকালমস্পনীত স্তদ। ত্রীন্ বৎসরান্ ব্রহ্মচর্যাং কুর্যাং তত উপনয়নমিতি।

তর "যদাপিতা পিতামহ" ইত্যাপক্রমে দস্যেত্যেকবচনং **অস্তে** "অগাধ্যাপ্যঃ" ইত্যেকবচন<sup>ু</sup> মধ্যেতু "তে ব্রহ্মহ সংস্তৃতাঃ" "তেয়ামভ্যা-

ব্রন্ধচর্যাম্মষ্ঠান করিবে। প্রায়শ্চিত্ত ও ব্রশ্ধচর্য্যাচরণের পরে কি কর্ত্তবা ? তাহাতে আপস্তস্ব নলেন (১।১।৩২) কৃতপ্রায়শ্চিত্ত মাণবক একবৎর কাল "ত্রৈবিছ্যক ব্রন্ধ-চর্য্যাষ্ট্রান কবিয়া উপনয়ন গ্রহণ করিবে এবং যথাশক্তি ত্রিসন্ধ্যাদি স্লান করিবে।

মার যথপি পিতা পিতামহ এবং মাণবক নিজেও ব্রান্ত্য হইয়া থাকে তবে ব্রহ্মচর্যামুষ্টানে কিছু ইতর বিশেষ আছে কি না ? এই আশঙ্কার পরিহারে আপস্তম্ব বলেন (১।২।১) মাণবক পর্যান্ত যত পুরুষ তাহা হইতে প্রত্যেক পুরুষ সংখ্যা করিয়া এক এক বৎসর ব্রহ্মচর্য্য করিবে। অর্থাৎ যদি মালবকের পিতাই ব্রান্ত্য হইয়া থাকে, তবে উপনেয় মাণবক এক বৎসর ব্রহ্মচর্য্য করিবে, ইহা পূর্ব্বে বলা হইয়াছে, যদি পিতামহ ব্রান্ত্যন্ত পিতাও ব্রান্ত্য তবে মাণবক ছই বৎসর ব্রহ্মচর্য্য ব্রত করিবে, আর যদি মাণবকও যথাকালে উপনীত না হইয়া ব্রান্ত্য হইয়া থাকে তবে তিন বংবর ব্রহ্মচর্য্যামুষ্ঠান করিয়া পরে মাণবক উপনয়ন গ্রহণ করিবে।

"পূর্ব্বে" "খ্যাপিতা পিতামহ" এই উপক্রমে আপস্তস্ত স্ত্রে একবচন, শেষে "অথাধ্যাপাঃ" এই স্ত্রে একবচন, মধ্যে কিন্তু "তে ব্রন্ধহ সংস্তৃতাঃ" "তেথামভ্যা-

গদনং" "তেকামিচছতাং" ইতি সূত্রে বহুবচনং ভ্রোপক্রমোপসংহারাপু-সারেণ মাণবকস্যেব প্রায়শ্চিন্তমূপনয়নমধ্যাপনঞ্চ বোধিতং, বহুবচনস্তু তথাবিধমাণবকবহু ছাপেক্ষমিত্যবোচাম" ইত্যুজ্জ্বলা বৃদ্ধিঃ। ইথং বৃত্তিকারাভিপ্রেতং মাণবকবহু হুমাজ্ঞায় "অথ যদ্য পিতা পিতামহঃ" ইতি সূত্রে মাণবকব্যক্তীনাং বহু হুবোধনায় যদ্য যদ্যেতি বীপ্সাং বাচক্ষে।

শ্রমণ বেষাং মাণবকানাং প্রপিতামহাদিতো ব্রাত্যতা, তত্র কা ব্যবস্থা ? তত্রাহ স এব—

"অথ বস্য প্রপিতামহাদি নানুস্মর্যাত উপনয়নং তে শাশান-সংস্কৃতাঃ ॥" (১৷২৷৫)

শস্যার্থ:— স্কাপি ৰীপ্সাভিপ্রেতা যস্য মসেত্যর্থঃ, মাণবকসা প্রপিতামহ আদির্যাস্থিন তৎ তথাবিধং উপনয়নং নানুস্মর্যাতে তে মাণৰকাঃ শাশানসংস্কৃতাঃ শাশানৰৎ কীর্ত্তিতাঃ। তেন ''শাশানে সর্বতঃ শম্যাপ্রাসাৎ'' ইত্যধ্যয়নপ্রকরণে বক্ষাতে, ততঃ শমীকার্চং আ

গমন্দ" "ভেষামিচ্ছতাং প্রায়ন্চিত্তং" ইত্যাদিসূত্রে বছবচন নির্দেশ আছে, এই উপক্রমে ও উপসংহারে মাণবকেরই প্রায়ন্চিত্ত, উপনয়ন ও বেদাধ্যয়ন বুঝাইয়াছে, তবে যে বছবচন প্রয়োগ করা হইয়াছে, তাহা অনেকানেক ব্রাত্যমাণবকদিগকে লক্ষ্য করিয়া ইহাই আমরা বলি" এই ত গেল উজ্জ্বলা বৃত্তি—আপস্তস্ব সূত্রের ভাষ্যকারের মত। এই প্রকার ভাষ্যকারের অভিপ্রায় মাণবকের বছত্ত জানিয়াই "অথ যস্যা পিতা পিতামহ" এই স্ক্রেভে মাণবক ব্যক্তির বছত্ব বুঝাইবার জন্যই বস্তু অর্থাৎ যাহার যাহার এইরূপ বীঞা ব্যাখ্যা করিলাম।

আছো, বে সকল মাণবকের প্রপিতামহ হইতে উপনয়ন সংস্কার রহিও হইয়া আসিয়াছে তেমন স্থলে কি ব্যবস্থা? এবং বিষয় আপশুষ বলেন—(১।বা৫) "অথ যশু" এই স্কেও বীঞ্চা জানিবে, যে বে মাণবকের প্রপিতামহ হইতে উপনয়ন সংস্কার শ্বতি শাস্তামুসারে অনুষ্ঠিত হয় নাই, সেই সকল মার্ণবিক শ্বশানসদৃশ" কর্থিত হইয়াছে,। বেদাধায়ন প্রকরণে আপস্তামের একটা স্ক্র আছে, "শাশানে স্কৃতঃ শাম্যপ্রাসাং" ইহার অর্থ।—একখানা শামীকাঠ শ্বশান হইছে

সম্যক্ ক্ষিপ্তং যাবতি দেশে পততি ততোহর্বাক্ শাশানে সর্বতঃ সর্বাস্থ দিক্ষু অধ্যয়নং বর্জয়েৎ যথা, তথৈযামপি প্রপিতামহাদিকব্রাত্যানাং মাণব-কানাং শাশানসদৃশানাং সমীপে শম্যাক্ষেপদেশমধ্যেহপি বেদাধ্যয়নং ন কার্যামিতি।

প্রপিতামহাদারভ্যাধস্তনপুরুষচতুষ্টয়ের্ ব্রাত্যের চতুর্থপুরুষাণা-মেবার্থাৎ বৃদ্ধপ্রপোক্রাণাং ব্রাত্যপ্রায়শ্চিত্তেহধিকারিতাদিকমাদিশতি স এব—

"তেষামভ্যাগমনং ভোজনং বিবাহমিতি চ বর্জ্জয়েৎ, তেষামিচ্ছতাং প্রায়শ্চিত্তং দ্বাদশ্বর্যাণি ত্রৈবিছ্যকং ব্রহ্মচর্য্যং চরেদথোপনয়নং তত্ত উদকোপস্পর্শনং পাবমন্যাদিভিঃ। স্পক্ষোহর্থো গতশ্চ। (১।২।৬)

মহর্ষিঃ পারন্ধরোহপি ত্রিপুরুষপতিতোপনয়নসংস্কারাণামপত্যে উপনয়নসংস্কারং নিষেধতি প্রায়শ্চিত্তঞোপদিশতি যথা—

"ত্রিপুরুষং পতিতসাবিত্রীকাণামপত্যে সংস্কারে। নাধ্যাপনঞ্চ॥" অস্থভাষ্যং—জয়রামঃ—"ত্রিপুরুষমিতি এতেষাং ত্রয়াণামপত্যে চতুর্থে পুরুষে কৃতপ্রায়শ্চিত্তে কেবলমুপনয়নাখ্যঃ সংস্কারে। নাধ্যাপনাদিঃ।"

যোরে ছুঁ ড়িয়া ফেলিলে ষত দূরে যাইয়া পড়িবে তাহার ভিতরে শ্বশানের নিকটে বেদ পাঠ করিবে না, এই প্রকার উক্ত শ্বশান সদৃশ প্রপিতামহাদি হইতে ব্রাত্য মাণবকের নিকটে শমীকান্ঠ ক্ষেপণের মধ্যস্থানে বেদপাঠ করিবে না। প্রপিতামহ হইতে নীচে চারিপুরুষ ব্রান্ত্য হইলে তক্মধ্যে চতুর্থ পুরুষ অর্থাৎ বৃদ্ধ প্রপৌতেরই ব্রাত্য প্রায়শ্চিত্তে অধিকার, ইহাই আপস্তব্যের আদেশ।

উক্ত শ্বশান সদৃশ ব্রাভ্য মাণবকদিগের নিকটে গমন, তাহাদের সহিত ভোজন, ও বিবাহাদি করিবে না। তাহারা, স্বয়ং ইচ্ছা করিলে প্রায়শ্চিত্ত করিতে পারে, হাদশ বার্ষিক ত্রৈবিদ্ধক ব্যক্ষচর্য্য করিয়া পরে উপনয়ন, ও পাবমানী স্কুছার। ত্রিসন্ধ্যাদি স্নান করিবে॥ (১।২।৬)

মহর্ষি পার্ম্বরও, ত্রিপুরুষ যাবৎ যাহাদের উপনয়ন সংস্কার রহিত হইয়াছে ভাহাদের পুত্রে উপনয়ন সংস্কার নিষেধ করেন, এবং প্রায়ন্চিভুরও আদেশ হরিহর:—''ত্রিপুরুষং ত্রীন্ পুরুষান্ যাবৎ যে পভিতসাবিত্রীকাঃ পিতৃ-পুত্র-পোক্রাস্তেষামপত্যে পুত্রে সংস্কার উপনয়নং ভবতি ন পুন-শ্চতুর্থাদীনাং তেষাঞ্চোপনীতানামপি অধ্যাপনং ন ভবতি, নিষিক্ষস্ত পুনরমুজ্ঞাপনং প্রতিপ্রসব ইতি উপনয়নস্থৈব প্রতিপ্রসবাৎ ॥"

গদাধর:—"ত্রীন্ পুরুষান্ যাবৎ যে পতিত্সাবিত্রীকাঃ পিতৃ-পুত্র-পৌক্রাঃ, তেষামপত্যে চতুর্থে পুরুষেংসংস্কার উপনয়নসংস্কারো ন শুবতি অধ্যাপনঞ্চ ন ভবতি। তেষাং প্রায়শ্চিত্তমপ্যসাবুপদিশতি যথা—

"তেষাং সংস্কারেপ্সবো ব্রাত্যন্তোমেনেষ্ট্রা কামমধায়ীরন্ ব্যবহার্য্যা-ভবস্তীতি বচনাৎ ॥" (২।৫।৪৩) কৃতপ্রায়শ্চিন্তানামুপনীতানাং পুত্রাদৌ তু ন প্রায়শ্চিন্ডাভাবশ্চকং, তে তু যথাযথং ব্রাহ্মণাদয়এব জাত্যা স্থ্যঃ, এতদেবাহ সএব "তত উদ্ধৃং প্রকৃতিবৎ" (১।২।১০)

করেন। যথা ভাষ্যকার জয়রামের অর্থ—ত্তিপুরুষ যাবৎ সাবিত্রী পতিত হইলে, তাহাদের অপত্য অর্থাৎ চতুর্থ পুরুষে প্রারশ্চিত্ত করিলে কেবল উপনয়ন মাত্র হইতে পারে, বেদাধ্যয়ন করিতে পারে না। হরিহর বলেন পিতা, পুত্র ও পৌত্র, এই তিন পুরুষ যাবৎ উপনয়ন সংস্কার না হইলে ঐ পৌত্রের পুত্রেরই উপনয়ন হইতে পারে, কিন্তু বেদাধ্যয়ন হইতে পারে না, কেননা তাহাতে উপনয়নেরই প্রতিপ্রসব করা হইয়ছে, বেদাধ্যয়নের নহে। গদাধর বলেন—তিন পুরুষ যাবৎ উপনয়ন বর্জ্জিত হইলে চতুর্থ পুরুষের অসংস্কার অর্থাৎ উপনয়ন সংস্কার ও বেদাধ্যয়ন হইতে পারে না॥

কিন্ত, উক্ত ব্রাত্যগণের প্রায়শ্চিত্তের বিধান পারস্কর দিয়াছেন যথা—ইহার। যদি উপনয়ন সংস্কার ইচ্ছা করেন, তবে ব্রাত্যস্তোম যজ্ঞ করিয়া বেদাধ্যয়ন "করিতে ও ব্যবহার্য্য হইতে পারেন॥ (২।৫।৪৩)

ষথাৰিধি প্রায়শ্চিত্তানম্ভর যে বে ব্রাত্য উপনয়ন গ্রহণ করে, ইহাদের পুত্র বা পৌত্রাদির উপনয়নে আর প্রায়শ্চিত্তাদি করিতে হইবে না, তাহারা যথাবথ প্রক্লত ব্রাহ্মণ বা ক্ষত্রিয় বা বৈশ্য জাতিই হইবে। ইহাই আপস্তম্ব "ততউর্ক্লং প্রকৃতিবং" (১।২।১০) এই স্ত্রহারা বিদিয়াছেন ॥ পরশিরভাষ্যে দাদশাধ্যায়ে মাধবাচার্য্যেণ মদনপারিজাতে মদন-পালেন ব্রাত্যপ্রায়শ্চিত্তে ইত্থমেব ব্যাখ্যাতং ব্যবস্থাপিতঞ্চ।

বৃদ্ধ প্রপিতামহাৎ প্রভৃতি তু যেযাং ন স্মৃত্যা প্রতিপাদিতমুপনয়নং
তেষাং প্রায়শ্চিত্তং ন কাপি ধর্মশান্তে সমাদিষ্টং দৃশ্যতে ইতি। অর কন্চিৎ ধূর্ত্তো বিষক্তক্ষ্বি পাংশুমুষ্টিং বিকির্মিব তাগুমহাত্রাক্ষণীয়াং—
"অণৈষ শমনীচমেঢ়াণাং স্থোমো যে ক্যেষ্ঠাঃ সস্তো ব্রাভ্যাং প্রবেসেয়্ব এতে যকেরন্।" (১৭৪১) শ্রুতিমেতাং প্রদর্শ্যাসংখ্য

পুরুষ যাবদু ত্যানাং প্রায়শ্চিতং বিধাপয়তি, তদশ্রাব্য তত্র জ্যায়ো-২ধিকার এবাস্থাবিষয়থাদিতি তত্ত্রৈব দ্রস্টবাং।

অত্রেদমাশঙ্কণীয়ং—পাপমাত্রসৈবাস্তে প্রায়শ্চিত্তং গুরুণো লঘুনো বেতি শান্ত্রে প্রতিপাদিতং, চৈদেবং বৃদ্ধপ্রপিতামহাদারভ্য পতিতসাবিত্রী-কাণাং ন কথমাদিশন্ মুনয়ঃ প্রায়শ্চিত্তাদিকমিতি ? সত্যং ততঃ পরং তেষাং সঙ্করজাতেদ্ চ্মূলহাদেব প্রায়শ্চিত্তং স্বতো নির্তমিতি। তথাক্রি মন্ত্রঃ (১০।২০—২৪)

পরাশরভাষ্যে দাদশাধ্যায়ে মাধবাচার্য্য ও মদন পারিজাতগ্রন্থে মদন পাল ও ব্রাত্য প্রায়শ্চিত্ত বিষয়ে ব্যাখ্যা ও ব্যবস্থাও এইরূপই করিয়ার্ছেন।

বৃদ্ধ প্রপিতামহ হইতে যে সকল দ্বিজাতি ব্রাত্য হইয়াছে, তাহাদের উপনয়ন
বা প্রায়শ্চিত্ত কোন ধল্মশাস্ত্রেই আদিষ্ট হয় নাই। এস্থলে কোনও ধূর্ত্তপণ্ডিত অপর
পণ্ডিতগণের চক্ষুতে ধূলিমৃষ্টি নিক্ষেপ করিয়াই যেন তাণ্ডা মহাব্রাক্ষণের "অথৈষ
শর্মনীচ মেঢ়াণাং" এই শ্রুতি দেখাইয়া অসংখ্য পুরুষ যাবৎ উপনয়ন হীন হইলেও
প্রায়শ্চিত্তের বিধান দেন, ইহা নিতান্ত অশ্রাব্য কথা, কেন না তাণ্ডা মহাব্রাক্ষণের
"অথৈয শমনীচমেঢ়াণাং এই শ্রুতিটা "জ্যায়াংস" ব্রাত্য সম্বন্ধেই লিখিয়াছে;
হীনাচার সম্বন্ধে নহে। ইহা তাণ্ডা মহাব্রাক্ষণের (১৭।৪।১) দেখিবেন।

এন্তলে এই একটা আশস্কা হইতে পারে—যে গুরুতর পাপই হউক, আর অৱ পাপই হউক, পাপ নাত্রেরই প্রায়শ্চিত্ত শাস্ত্রে বিহিত আছে, তাই যদি , হয় তবে বৃদ্ধপ্রপিতামহ হইতে উপনয়ন শ্রষ্ট হইলে, এবংবিধ বিষয়ে মুনিরা "দ্বিজাতয়ঃ সবর্ণাস্থ জনয়ন্ত্যাত্রতাংস্ত বান্।

তান্ সাবিত্রীপরিভ্রমীন্ ব্রাত্যা ইতি বিনির্দ্ধিশেৎ ॥
ব্রাত্যাত্র জায়তে বিপ্রাৎ পাপাত্মা ভুর্জ্জকণ্টকঃ।
আবস্ত্যবাটধানো চ পুস্পধঃ শৈষ এব চ ॥
কল্লো মল্লন্চ রাজস্যাদ্বাত্যামিচ্ছিবিরেব চ ॥
নটশ্চ করণশ্চেব খশো দ্রবিড় এব চ ॥
বৈশ্যাত্র জায়তে ব্রাত্যাৎ স্থধমাচার্য্য এব চ ।
কারুষশ্চ বিজন্মা চ মৈত্রঃ সাত্রত এব চ ॥
ব্যক্তিরারেশ বর্ণানামবেছা বেদনেন চ ।
স্বর্জ্যাঞ্চ ত্যাগেন জায়ন্তে বর্ণসঙ্করাঃ ॥" ইতি ।

শ্রুকর্মণাং উপনয়নবেদগ্রহণাদীনাং ত্যাগঃ ক্ষত্রবৃত্ত্যাদয়োছপি পুত্রপোত্রাম্বয়িনঃ" এতেন কারণেন, অর্থাৎ ব্রাহ্মণঃ ক্ষত্রবৃত্ত্যা, ক্ষত্রো

প্রায়শ্চিত্তের বিধান দেন নাই কেন ? কথাটা সত্য বটে, বৃদ্ধপ্রপিতামহ হইতে অর্থাৎ চার পাঁচ পুরুষ পর্য্যস্ত উপনয়ন রহিত ব্রাত্যগণ পাকা পোক্ত বর্ণসঙ্কর জ্ঞাতি হয় বিধায়ই তাহাদের প্রায়শ্চিত্তাধিকার আপনিই নিবৃত্ত হইয়া যায়। ইহা মন্থু বলেন (১০।২০—২৪)

ব্রাহ্মণ ক্ষত্রির ও বৈশ্র সবর্ণা স্ত্রীতে যে যে পুত্র উৎপাদন করে, তাহারা যদি উপনয়ন সংস্কার রহিত হয়, তবে তাহাদিগকে "ব্রাজ্য" এই নামে অভিহিত্ত করিবে। ব্রাজ্য ব্রাহ্মণ হইতে যে পুত্র জন্মে সে অভিনিক্ষই ভূজ কণ্টক জাতি হয় উক্ত ভূজ কণ্টক জাতিকেই কোন কোন দেশে আবস্তা, বাটধান, পুশুধ ও শৈশ বিলয়া থাকে। এবং ব্রাজ্য ক্ষত্রিয় হইতে উৎপন্ন পুত্রগণ বল্ল মল্ল অর্থাৎ ঝাল, মালা, নিচ্ছিবি, নট, করণ, থশ ও দ্রবিড় অস্তাজ জাতি বলিয়্ম কীর্ত্তিত হয়। এবং ব্রাজ্যবৈশ্র হইতে জাত দিগকে "মুধন্নাচার্য্য" কাক্ষ, বিজন্মা, মৈত্র ও সাত্মত ইত্যাদি বর্ণসঙ্কর জাতি বলে। পরক্ষেত্রে জন্মগ্রহণ, বিবাহের অনুপ্রযুক্ত সগোত্রাদি বিবাহ এবং উপনয়নক্রপ স্বকর্ম ত্রাগ, এই তিন কারণেই বর্ণসঙ্কর হয়॥ (১০।২০—২৪)

বৈশ্যবৃত্ত্যা, বৈশ্যশ্চ শূদ্রবৃত্ত্যা, বংশপরম্পররা সঙ্করজাতয় এব ভবস্থি, জাতিস্ত ন প্রায়শ্চিত্তশতেনাপ্যপৈতি ইতি। এতদেব যাজ্ঞবক্ষ্যঃ স্ফুটীকুরুতে—

> জাত্যুৎকর্মে। যুগে জ্জেয়ঃ পঞ্চমে সপ্তমেহপি বা ব্যত্যয়ে কর্ম্মণাং সাম্যং পূর্ববচ্চাধরোত্তরং ॥" (১১৯৬)

অত্র মিতাক্ষরা—"কর্ম্মণাং ব্যত্যয়ে বৃত্ত্যর্থানাং কর্ম্মণাং বিপর্য্যাসে যথা ব্রাহ্মণো মুখ্যয়া বৃত্ত্যা অজীবন্ ক্ষাত্রেণ কর্ম্মণা জীবেদিত্যসুকর তেনাপ্যজীবন্ বৈশ্যবৃত্ত্যা তয়াপ্যজীবন্ শূদ্রবৃত্ত্যা # # # ইতি কন্মব্যত্যয়ঃ। তিন্মিন্ ব্যত্যয়ে সতি যত্তাপদ্বিমোক্ষেহপি তাং বৃত্তিং ন পরিত্যজ্ঞতি, তদা পঞ্চমে ষঠে সপ্তমে বা জন্মনি সাম্যং। যত্ত্য হীন-বর্ণত্য কন্মণা জীবতি তৎ সমানজাতিক্য ভবতি, তদ্ যথা—ব্রাহ্মণঃ

অতএব যদি স্বকশ্য উপনয়ন বেদাধ্যয়নাদির ত্যাগ করে এবং ব্রাহ্মণাদি বর্ণ যদি পুত্র পৌল্রা-দিক্রমে ক্ষত্রিয়াদির বৃত্তি অবলম্বন করে, অর্থাৎ ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয়ের কার্য্য যুদ্ধাদি, ক্ষত্রিয় বৈশ্রের বৃত্তি বাণিজ্যাদি, এবং বৈশু শৃদ্রের বৃত্তি ত্রিবর্ণের সেবা যদি বংশ পরস্পরা আচরণ করে, তবে তাহারা সঙ্কর জাতিই হইয়া যায়, জাতি কিন্তু শত প্রায়শ্চিত্তেও পরিবর্ত্তন হয় না. ইহাই যাজ্ঞবন্ধ্য স্পষ্ট করিয়া বলিয়াছেন।

নিক্কষ্ট জাতিও পঞ্চম বা সপ্তম জন্মে অর্থাৎ ব্রাহ্মণাদির শূদান্ত্রী গর্ভজাত কন্যা যদি ক্রমে ব্রাহ্মণাদিতে বিবাহ করে, তাহাতে কন্যা জন্মিলে সেই কন্যা ব্রাহ্মণাদিতে বিবাহ করে, এরূপ ক্রমে পঞ্চম বা সপ্তম কন্যা গর্ভেজাত যে হইবে সে ব্রাহ্মণ, বা ক্ষত্রিয় বা বৈশুই হইবে। "ব্যত্যয়ে কর্ম্মণাং" এই পর্যুর্জের অর্থ মিতাক্ষরায় এইরূপ।—ব্রাহ্মণাদি বর্ণের যদি কর্মের ব্যত্যয় ঘটে, যেমন, ব্রাহ্মণ নিজবৃত্তি যজন যাজনাদি দ্বারা জীবিকা নির্কাহ করিতে না পারে, তবে ক্ষত্রিয়বৃত্তি যুদ্ধাদি দ্বারা জীবিকা নির্কাহ করিবে, তাহাতে না পারিলে বৈশুবৃত্তি বাণিজ্যাদি করিবে, তাহাতে না পারিলে শূদ্রবৃত্তি —চাকুরী করিবে, ইহারই নাম কর্ম্মণাত য়, এইরূপ কর্ম্মণ ত্যয় ঘটিলে যদি ছ্রবস্থা মোচনের পরেও সেই বৃত্তি না ছাড়ে, তবে পঞ্চম ষষ্ঠ বা সপ্তম জন্মে তৎসম্বান হইবে, অর্থাৎ যেই

শৃদ্ৰবৃত্ত্যা জীবন্ তামত্যক্তন্ ষং পুত্ৰমুৎপাদয়তি সোহপি তথৈব বৃত্ত্যা জীবন্ পুনরপ্যেবং, পরম্পরয়া সপ্তমে জন্মনি শৃদ্রমেব জনয়তি। বৈশ্যবৃত্ত্যা জীবন্ ষষ্ঠে বৈশ্যং, ক্ষত্রিয়বৃত্ত্যা জীবন্ পঞ্চমে ক্ষত্রিয়ং, ক্ষত্রিয়োহপি শৃদ্রবৃত্ত্যা জীবন্ ষষ্ঠে শৃদ্রং, বৈশ্যবৃত্ত্যা জীবন্ পঞ্চমে বৈশ্যং, বৈশ্যোহপি শৃদ্রবৃত্ত্যা জীবন্ তামপরিত্যজন্ পুত্রপরম্পরয়া পঞ্চম জন্মনি শৃদ্রং জনয়তি ইতি—"

আপস্তম্বোখপ্যেতদেব প্রতিধ্বনতি।—

''অধন্ম চর্য্যয়া পূর্বেবা বর্ণো জঘন্যং বর্ণমাপছন্তে জাতিপরিবৃত্তো ॥'' ইতি—(৫।১১।১১) জাতিপরিবৃত্তো জন্মনঃ পরিবর্ত্তন ইত্যর্থঃ॥ অভ এব স্বকর্মত্যাগিনাং পরশুরামভীতানাং ক্ষত্রিয়াণাং শূদ্রহমেব জাতং ন তৃ ব্রাত্যক্ষত্রিয়হং, যথা—মহাভারতে আশ্বমেধিকপর্বাণি (২৯।১৫)

> "তেষাং স্ববিহিতং কর্ম্ম তম্ভমানাসুতিষ্ঠতাং। প্রজা বৃষলতাং প্রাপ্তা ত্রাক্ষাণানামদর্শনাৎ॥" ইতি

হীনবর্ণের বৃত্তি অবলম্বন করে তত্ত্বা জাতি হইবে, যেমন ব্রাহ্মণ যদি শূদ্রন্তি সেবা আশ্রয় করে, এই বৃত্তি না ছাড়িয়া যে পুত্র উৎপাদন করে, ঐ পুত্রও যদি সেই সেবার্ত্তি আশ্রয় করে, আবার তার পুত্রও যদি সেবার্ত্তি অবলম্বন করে, এই ক্রনে সপ্তম পুত্র শূদ্রই হইবে, এবং ব্রাহ্মণ বৈশু বৃত্তি আশ্রয় করিয়া ষষ্ঠ পুত্র বৈশ্রই জন্মাইবে, এবং ক্ষত্রবৃত্তিতে পঞ্চমে ক্ষত্রিয় পুত্রই জন্মাইবে এই প্রকারে ক্ষত্রিয়ও শূদ্রবৃত্তিতে ষষ্ঠ পুরুষে শূদ্রই জন্মাইবে, বৈশ্বরুত্তিতে পঞ্চমে বৈশ্বক্তরায়র পঞ্চম পুরুষে শূদ্রবৃত্তি অবলম্বন করিয়া তাহা না ছাড়িয়া পুত্র পরম্পরায় পঞ্চম পুরুষে শূদ্র ক্রমাইবে (১১৯৬)।

আপস্তম্বও এইরূপই বলিয়াছেন।—অধর্মাচরণ দারা শ্রেষ্ঠবর্ণও জন্ম পরিবর্তনে
অর্থাৎ পুত্র পৌত্রাদি ক্রমে নিরুষ্ট বর্ণত্ব লাভ করে। (৫।১১।১১) অতএব
অকর্মত্যাগী পরগুরামভীত ক্রত্রিয়গণ শূত্রই হইয়াছিল, ব্রাত্য ক্রত্রিয় হর নাই,
যথা মহাভারত অবনেধ পর্ব্ব (২৯।১৫) পরগুরামের ভয়ে শ্রীত ক্রত্রিরেরা
নিজোচিত কর্ম ছাড়িয়া এবং ব্রান্ধণের সংসর্গ না পাইয়া শূত্রত্ব প্রাপ্ত ইইয়াছিল।

ইদানীং সর্বৈর্ঘদাশন্ধিতং ''অসংখ্যপুরুষং যাবৎ স্থাকর্মসংস্কার-রহিতানাং দ্বিজ্ঞানাং প্রায়শ্চিত্তেন স্থাধিকারসম্পত্তির্ভবেন্ধবৈত্তি'' তস্যায়-মেব সিদ্ধান্তঃ স্ফুরতি।—

"যতো বৃদ্ধপ্রশিতামহাৎ প্রভৃতিষু যেষাং ব্রাত্যানাং ন শৃত্যামুম্নোদতমুপনয়নং তেষাং প্রায়শ্চিত্তং ন কাপ্যাদিষ্টং বর্ণসঙ্করজাতিত্বাৎ, ত্ত্রাসংখ্যপুরুষং যাবৎ স্বকর্মসংস্কাররহিতানাং তেয়াং ব্রাত্যত্রাহ্মণানাং মনৃক্তং
(১০৷২০—২৪) ভূর্জ্জকণ্টকাদ্যস্ত্যজাতিত্বং, ব্রাত্যক্ষত্রিয়াণাং ঝল্লমল্লাদ্যস্ক্রঃজাতিত্বং ব্রাত্যবৈশ্যানাঞ্চ স্থ্যাচার্য্যকারুষাদিজ্ঞাতিত্বমেবাৎপদ্যত ইতি ।

অপিচ—যদ্যনেকপুরুষাবধি ভ্রফ্টসংস্কারাণাং দ্বিজ্ঞাতীনাং প্রায়-শ্চিত্তাধিকারিত্বং পুনঃ সংস্কারার্ছত্বঞ্চ বিধ্যসুজ্ঞাতং ভবেৎ ভবেচ্চার্ঘ্য-জনৈর্ব্যবহার্য্যহং তর্হি মমুনা ''শনকৈস্তু ক্রিয়ালোপাদিত্যাদিনা (১)

অতএব ইদানীং অনেকের মনে আশক্ষা ছিল যে অসংখ্য পুরুষ যাবৎ যাহাদের স্বক্ষা উপনয়ন সংস্কার রহিত হইয়া গিয়াছে, সেই ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় ও বৈশ্রের প্রায়শ্চিত্ত করিয়া পুনর্কার উপনয়ন হইতে পারে কি না ? তাহার ইহাই চরম সিদ্ধান্ত প্রকাশ পাইতেছে—যে, যথন বৃদ্ধ প্রপিতামহ হইতে ব্রাত্যদিগের বর্ণসঙ্কর প্রায়শ্চিত্ত ও উপনয়ন কোনও শাস্ত্রেই মুনিগণ আদেশ করেন নাই, তথন অসংখ্য পুরুষ যাবৎ যাহাদের উপনয়ন রহিত হইয়াছে, সেই সকল ক্ষত্রিয় ও বৈশ্রের প্রায়শ্চিত্তাধিকার ও উপনয়ন সংস্কারের কথা আর কি বলা ষাইতে পারে, "কৈমৃতিক ন্যায়েতে" তাহা স্থতরাং নিষিদ্ধ, ইহাতে আর কথা কি ?

অতএব বহু পুরুষ যাবং ব্রাত্য ব্রাহ্মণের পুত্র ভূর্জকণ্টকাদি অস্তান্ধ জাতি, ব্রাত্য ক্ষত্রিয়ের পুত্রগণ "ঝাল" ''মালা'' ইত্যাদি অস্ত জ জাতি—এবং ব্রাত্য বৈশ্রের পুত্র সুধ্বাচার্য্য ও কারুযাদি রূপেই উৎপন্ন হইয়া থাকে।

- (১) শনকৈন্ত ক্রিয়ালোপাদিমাঃ ক্ষত্রিয়জাভয়ঃ। ব্রহ্মত্বং গভা লোকে ব্রাহ্মণাদর্শনেন চ॥
  - ি পৌপু কাশ্চোড়-জবিড়াঃ কাষোজা যবনাঃ শকাঃ। পারদাঃ পছবাশ্চীনাঃ কিরাতা দরদাঃ থশাঃ॥ মহ ।> ।৪৩—॥

ক্ষত্রিয়াণাং পৌগুকাদীনাং ব্যক্তই ব্যবস্থাপ্য কিমিতি প্রায়শ্চিতং পুনঃ
সংক্ষারশ্চ ন প্রতিবিহিতং, কিমিতি বা কালমেতাবস্তং পৌগুকোড্রদ্রবিদ্-কাম্বোজ-যবন-শক-পারদ-পহুব-চীন-কিরাজ-খশানাং নৈকোহিপি
অধুনা ''মরাঠে'—বঙ্গীয়বৈদ্যকায়স্থানিব বিধায় নাম্বৈব প্রায়শ্চিতমুপনয়ন সংস্থারেণাত্মানং ন সমস্বার্ষীৎ ? অভএব বহুপুরুষং যাবৎ
সংস্থারহীনা দ্বিজাতয়ঃ পতিতা বর্ণসক্ষরাএব কাতা ইতি সর্বম্বদাতং ॥

এতেন মিথ্যাব্রাত্যক্ষজ্রিয়ত্বেন ব্রাত্যবৈশ্যত্বেন চাক্সানং মহান্তং মন্যমানা য ইদানীং প্রগল্ভন্তে বহুপুরুষপরম্পরয়া উপনয়নহীনা অপি যথাকথঞ্চিদবৈধপ্রায়ন্চিত্তং বিধায় ধূর্ত্ত-ধনব্রহ্মপত্তিতকপ্রারোচনয়া উপনয়নং স্বীকুর্ববস্তি চ তেহতীব গর্হিতমাচরস্তীতি শাস্ত্রসম্মতমিতি প্রতীমঃ॥

### ইতি ব্রাত্যকায়স্থচন্দ্রিকাষাং প্রথমপ্রভা।

আরও বলি শ্বদি অনেক পুরুষ যাবং উপনয়ন সংস্কার রহিত ব্রাহ্মণ ক্ষপ্রিয় ও বৈশ্যের প্রায়শ্চিত্তে অধিকার ও উপনয়ন সংস্কার শাস্ত্রাহ্মাদিত হইত, এবং তাহা যদি আর্য্যগণ ব্যবহার করিতেন, তবে মহু (১০।৪৩-৪৪) "শনকৈস্কক্রিয়ালোপাং" ইত্যাদি দ্বারা ক্ষপ্রিফ্রাতি পৌগুকাদির র্যলন্থ স্থাপন করিয়া, কেনই বা তাহাদের সম্বন্ধে প্রায়শ্চিত্ত ও উপনয়ন সংস্কারের প্রতিবিধান করেন নাই, আর কেনই রা এযাবং কালের মধ্যে পৌগুক, ওড়ু, দ্রবিড়, কাম্বোজ্ঞ (কাবূলী) যবন, শক, পারদ, চীন, কিরাত ও থশজাতির মধ্যে একজনও এখনকার মহারাষ্ট্রদেশে "মরাঠে" জাতি ও বলীয় কায়স্থ ও বৈছের মত প্রায়শ্চিত্তের নাম করিরা উপনয়ন গ্রহণে পুনর্কার ক্ষত্রিয় হইতেছে না ? অতএব প্রতিপন্ন হইতেছে যে, অসংখ্য পুরুষ যাবং উপনয়ন সংস্কার রহিত ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় ও বৈশ্রগণ পতিত বর্ণসঙ্করই হইয়া থাকে, ইহা সমস্তই পরিকার বুঝা গেল।

এতন্থারা প্রতিপন্ন হইতেছে বেঁ, যাহারা, মিথাা মিথা ব্রাত্য ক্ষত্রিন্ন, এবং ব্রান্ত্য বৈশ্ব বলিন্না আপনাকে বড় মনে করিতেছে ও প্রাগলভা প্রকীশ করিতেছে, এবং অসংখ্য পুরুষ্যাবৎ উপনয়নহীন ছইনাও যে কোন প্রকাব অবৈধ প্রায়ন্তিত্ত

#### অথ কায়স্থাঃ—

কায়ন্থঃ কথিতোহপি শাস্ত্রে সক্ষাতি বিষয়েহসৌ নৈব দৃশ্যতে, ষডো মন্বাদিশাস্ত্রে চন্থার এব বর্ণা জাতিত্বেন নিরূপিভাঃ, তথাচ— মন্তঃ ১১০।৪—৫

"ব্রাহ্মণঃ ক্ষব্রিয়ো-বৈশ্যন্ত্রয়ো বর্ণা বিজ্ঞাতয়ঃ।
চতুর্থ একজাতিস্ত শূদ্রো নাস্তি তু পঞ্চমঃ॥
সর্ববর্ণেষ্ তুল্যান্ত পত্নীষক্ষতযোনিষু।
আমুলোম্যেন সম্ভূতা জাত্যা জেয়া স্তয়েব হি॥"
'শূদ্রুষ্টতুর্থোবর্ণ একজাতি রিভি গৌতমঃ। ১০

অতএব মহাভারতে২প্যক্তং—

"মুখজা ব্রাহ্মণাস্তাত বাছজাঃ ক্ষত্রিয়াঃ স্মৃতাঃ। উক্জা ধনিনো রাজন্ পাদজাঃ পরিচারকাঃ॥

করিয়া ধূর্ত্ত, ধনব্রন্ধ—অর্থলোভী কুৎসিত পঞ্জিতের প্ররোচনায় উপনয়ন স্বীকার করিতেছে, তাহারা অত্যন্ত গর্হিত আচরণই করিতেছে, ইহাই শাস্ত্রের মত বিদ্যা আমরা বুঝিলাম ॥

ইতি ব্রাত্য কায়স্থ চক্রিকার প্রথম প্রভা॥

• অনস্তর কারন্থের বিষয় বলা হইতেছে—"কারন্থ" এই কথাটা শাস্ত্রে আছে বটে কিন্তু ভালজাতি সম্বন্ধে কারন্থ শক্ষটা শাস্ত্রে দেখা যায় না, যে হেতু মন্বাদি শাস্ত্রে চারিটা জাতিই নিরূপিত আছে, (১০।৪—৫) যথা—ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয় ও বৈশ্র এই তিন বর্ণকে দ্বিজাতি কহে, চতুর্থ আর একজাতি শুদ্র, ইহার অধিক পঞ্চম বর্ণ আর নাই। বিবাহিতা ব্রাহ্মণীতে ব্রাহ্মণোংপর পুত্র ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয় হইতে বিবাহিত ক্ষত্রিয়া গর্ভজাত পুত্র ক্ষত্রিয়, বৈশ্র হইতে বিবাহিত বৈশ্রাজ্ঞাত পুত্রবৈশ্র, এবং শুদ্র হইতে বিবাহিত শুদ্রাগর্ভজাত পুত্র শুদ্রজাতি হইবে, এতম্ভিন্ন অসবর্ণ স্থাত উৎপন্ন সন্থান মুখ্যজাতি নহে,তাহারা সহ্বর বা মিশ্রজাতি হয়॥ (১০।৪—৫) গোত্রমঞ্চিবর ও মৃত্ব তাহাই,—"শুদ্র চতুর্থ বর্ণ এক মুখ্যজাতি" (১০)

চতুর্ণামেব বর্ণানামাগমঃ পুরুষর্যন্ত। অতোহন্যেত্বতিরিক্তা যে তে বৈ সঙ্করক্ষাতয়ঃ॥"

( শান্তি, মোক্ষ, ১৯৬৬—৭ )

এতেন "কায়স্থঃ পঞ্চমো বর্ণ" ইতি কস্থচিন্মত মপাস্তমিতি এবমপরস্যাং সংহিতায়াং রামায়ণে মহাভারতে পুরাণাদে চ কাপি জাতিবিষয়ে কায়স্থ নাম নোল্লিখিতমিতি। যতু ব্যাসসংহিতায়াং

নোজাতো দৃশ্যতে, যথা—

"বণিক্-কিরাত-কায়স্থ-মালাকার-কুটুস্বিনঃ। বরটো মেদ-চগুল-দাশ-খপচ-কোলকাঃ॥

এতেহস্ত্যজাঃ সমাখ্যাতা যে চান্যে চ গবাশনাঃ॥" (১।১১)

কিন্তু সে কিরাতাদিসাহচর্ঘাৎ দেশান্তরীয়োহন্ত্যজবিশেষো জ্ঞাতব্যঃ
ন তু সন্ধান্দ্রণৈরপি কৃত্যাজনাদিসংসর্গো ঘোষবস্বাদিকঃ কায়ন্ত ইতি।

অতএব মহাভারতেও কথিত আছে—যে হে তাত! ব্রাহ্মণ জাতি ব্রহ্মার মূথজাত, ক্ষত্রির নাছজাত, বৈশু উরু হইতে জাত, আর শূদ্র পাদজাত, হে পুরুষর্যভ! এই চারিবর্ণের উৎপত্তি এইরূপে হইল, এই চারিবর্ণের অতিরিক্ত যত ফাতি আছে, তাহারা সকলেই সন্ধর বা মিশ্রজাতি জানিবে॥ (শান্তি, মোক্ষ, ১৯৬৬ – ৭)

এই মহাভারতের বচন দ্বারা "কায়স্থকে বিনি পঞ্চমবর্ণ বলেন," তাহার মত থিওত হইল। এই প্রকার অপরাপর কোনও সংহিতায়, রামায়ণে মহাভারতে অথবা পুরাণ শাস্ত্রে কোথাও জাতি বিষয়ে কায়স্থনাম উলিখিত হয় নাই,। যদিও ব্যাস সংহিতায় কায়স্থলতি দেখা যায় বটে, যেমন "বণিক, কিরাত, কায়স্থ, মালাকার, কুটুলী, বরট, মেদ, চণ্ডাল, কৈবর্ত, শ্বপচ ও কোল ইহারা, এবং গোমাংসথাদক যত আছে, তাহারা সকলেই অস্তাজজাতি। (১০১) কিন্তু এই কায়স্থ কিয়াতাদির সাহচর্য্যে অস্তাজ বিশেষ কোনও দেশাস্তরে থাকে ত থাকুক, এই শ্লোকোক্ত কায়স্থ কিছু বঙ্গীয় ঘোষ বস্থ প্রভৃতি কায়স্থ নহে, কেন না, তাহা ইইলে উৎক্ষণ্ট বাজনে কথমই ইহাদের যাজনাদি সংসর্গ করিতেন না।

অপরোহপি সঙ্করজাতাবন্যবিধঃ কায়স্থোদৃশ্যতে কমলাকর-ভট্টোক্তো যথা—

"মাহিষ্যবনিতাসূত্র্বৈদেহাদ্যঃ প্রসূরতে।
স কায়ন্থ ইতি প্রোক্তস্যধর্ম্মাহিভিধীয়তে ॥
ক্ষত্রাবৈশ্যায়াং মাহিষ্যে বৈশ্যাদ্বিপ্রাজ্যে বৈদেহঃ।
লিপীনাং দেষজাতানাং লেখনং স সমাচরেৎ ॥
গণকত্বং বিচিত্রঞ্চ বীজপাটী প্রভেদতঃ।
অধমঃ শৃক্তজাতিভ্যঃ পঞ্চসংস্কারবানসৌ ॥
চাতুর্বর্ণস্য সেবাং হি লিপিলেখন সাধনাং।
ব্যবসায়ঃ শিল্পকর্ম্ম তজ্জীবনমুদাহতং ॥
শিখাং যজ্ঞোপবীতঞ্চবন্ত্রমারক্তমন্ত্রসা।
স্পর্শনং দেবতানাঞ্চ কায়ন্থাদ্যো বিষর্জ্জয়েৎ ॥"

ইদৃশাস্ত নিন্দিতাঃ কায়স্থা দেশাস্তরে বর্তন্তাং নাম, ন চ ত ইব ঘোষবন্দাদয়া যত এতে দিজাচারা আস্ফাণৈর্যাজ্যান্চেতি। অপরো-

অপর, অন্তপ্রকার সম্বরজাতি কায়স্থ শাস্ত্রে দেখা বায়—বথা—কমলাকরভট্ট বলেন,—মাহিষ্য স্ত্রীতে বৈদেহ জাতি হইতে উৎপন্ন পুত্রকে "কায়স্থ কহে, উক্ত কায়স্তের ধর্ম বলা হইতেছে। ক্ষত্রিয় হইতে বৈশ্বাগর্ভজাতকে মাহিষ্যজাতি কহে, এবং বৈশ্ব হইতে ব্রান্ধণী গর্ভজাতকে বৈদেহজাতি বলে।

উক্ত কায়ন্থ তত্তদেশীয় লিপির লেখনাদি কার্য্য করিবে, এবং আশ্চর্যা জনক বীজগণিত পাটীগণিত অনুসারে গণনা অর্থাৎ হিসাব নিকাস করিবে। এই কয়েন্ডজাতি শুদ্রজাতি হইতে নিরুষ্ট, ইহাদের পাচটী মাত্র (গর্জাধান, জাতকর্ম্ম, নামকরণ, ও বিবাহ ) সংস্কার। এই কায়ন্ডজাতি চারিবর্ণের লিখাপড়ার কায় করিবে, ইহাদের ব্যবসায় ও শিল্পকর্ম উপজ্পীবিকা। ইহারা শিল্পা, যজ্ঞোপবীত, গেরুয়া কাপড় ও দেব বিগ্রহম্পার্শ পরিত্যাগ় করিবে॥

এইরপ নিঠাই কায়ন্ত দেশান্তরে থাকিতে পারে, দিজাচার সদ্মান্ধণের যাজ বঙ্গীয় ঘোষ বস্তু প্রভৃতি কায়ন্ত কিন্তু উক্ত কায়ন্তের মত নহে। অপর, অন্তপ্রকার ২প্যেকবিধো দৃশ্যতে বর্ণসঙ্করজাতিঃ কায়ন্তে৷ যথা—ভাগবরামকৃতবর্ণ-সঙ্করজাতিমালায়াং—

> ·''বৈশ্যাচ্চ শূদ্রকন্যায়াং কায়শ্বো মসিজীবকঃ। কায়স্থাদ্বৈশ্যকন্যায়াং রাজপুত্রস্থ সম্ভবঃ॥" ইতি

অপরোহপি চ দৃশ্যতে করণো নাম কায়স্থইতি যথা বৃহদ্ধর্পুরাণে উত্তর্থণ্ডে,—৯—১০ অধ্যায়ে

"শূদ্রায়াং বৈশ্যতো জভ্জে করণো নাম সঙ্করঃ।
বৈশ্যায়াং ব্রাহ্মণাজ্জাতো ছন্ধচো গন্ধিকো বণিক্॥"
"অয়ন্ত করণো নাম শ্রীযুতো বর্ত্তাং সদা।
বিনয়াচারসম্পন্নো বচনং স্থষ্ঠু চোক্তবান্॥
রাজকার্য়াং করোদ্বেষ নীতিজ্ঞো দৃশ্যতে যতঃ।
ব্রাহ্মণে ভক্তিমাংশৈচব দেবেষণি বিশেষতঃ॥
এয এব হি সচ্ছুদ্রো ভবত্যেব ন সংশয়ঃ।
ব্রাহ্মণেভক্তিমন্বন্ত দেবতারাধনে রতিঃ॥
সমাৎসর্যাং স্থশীলম্বমেতৎ সচ্ছুদ্রলক্ষণং॥

কায়স্থ বৰ্ণসন্ধর দেখা যায় যথা—ভার্গরামকৃত বর্ণসন্ধর জাতি মালাগ্রন্থে—বৈশ্র হইতে শূদ্রকন্তাতেজাত ''কায়স্থ" মসীজীবী। এবং কায়স্থ হইতে বৈশ্রকন্তার উৎপন্ন ''রাজপুত্র'' বা রজপূত।

বান্দাশচ তমূচুর্বৈ বৎস তিষ্ঠেহ ভূতলে। রাজকার্য্যেয়ু কুশলো লিপিকর্মবিশারদঃ॥"

অসাবপি করণঃ ভার্গবরামবচনোক্ত কায়স্থেন সমানজন্ম-ধর্ম্ম-ক্রিয়া-বন্ধাৎ তত্মান্নাভিরিক্তঃ, সচ করণকায়স্থনান্না উৎকলদেশে প্রসিদ্ধঃ। ন তু বঙ্গীয়ো ঘোষ বস্তু প্রভৃতিকো ভবিতুমর্হতি তাদৃশো বর্ণসন্ধর ইতি প্রমাণাভাবাৎ। কেচিত্তু কায়স্থানাং জাতিছে পদ্মপুরাণীয় সৃষ্টি খণ্ড বচনে কায়স্থ শব্দং দৃষ্টা তৎ প্রমাণয়ন্তি যথান

> "ততোহভিধ্যায়তস্তস্ত জ্ঞিরে মানসীঃ প্রজাঃ। তচ্ছরীরসমুৎপরিঃ কায়স্থৈঃ করণৈঃ সহ॥ ক্ষেত্রজ্ঞাঃ সমবর্ত্তস্ত গায়ত্রেভ্যস্তস্ত ধীমতঃ॥''( ৩।১৬৩ )

তত্তুচ্ছং, তত্র পূর্নবাপরপর্য্যালোচনয়া মানসপ্রজাস্তিবিষয়ে তচ্ছরীরসমুৎপর্মৈলিঙ্গশরীরসমুৎপন্নৈঃ কায়ক্ত্যৈ—ভত্র শরীরস্থিতিঃ

ব্রাহ্মণগণ উক্ত করণকে সম্বোধন করিয়া কহিলেন হে বংস! থেছেতু তোমাকে দেখিতেছি তুমি রাজকার্য্যে নিপুণ, লেখাপড়ায় বিশেষ পারদশী অতএব তুমি এই রাজধানীতেই থাক।

এই বৃহধর্মপুরাণের করণ এবং পূর্ব্বোক্ত ভার্গবরামোক্ত কায়স্থ সমানজন্ম, সমান ধর্ম ও সমান কর্মবিধায় ছুইই এক, সেই করণ নামক কায়স্থ উৎকল দেশে প্রসিদ্ধ আছে। এই বর্ণসন্ধর কায়স্থ বঙ্গীয় ঘোষ বস্থ প্রভৃতি নহে, কেন না এ সম্বন্ধে, বলবৎ প্রমাণ নাই।

কেহ কেহ জাতি কারস্থ সম্বন্ধে পদ্মপুরাণের স্থাষ্ট থণ্ডের বচন প্রমাণ স্বরূপ উল্লেখ করে। যথা—'ভগবান্ ব্রহ্মা ক্ষণকাল ধ্যানে নিমগ্ন হইলে তাঁহার শরীরোৎপর কারস্থলতি-করণের সহিত মানসী প্রজা জন্মিয়াছিল, সেই বৃদ্ধিমান্ ব্রহ্মার গাত্র হইতে ক্ষেত্রজ্ঞ জন্মিয়াছিল''। এই স্লোকের এইরূপ অর্থ অতিভূচ্ছ অগ্রাহ্ম, কেন না পদ্মপুরাণের সেই স্থানে পূর্ব্বাপর পর্য্যালোচনাম্বারা মানসিক প্রজা (মরীট্যাদি) স্থাষ্ট বিষয়ে ''তচ্ছনীরসমুৎপরৈঃ'' ইহার অর্থ লিক্ষারীর হইতে উৎপর, 'কারইছং'' ব্রহ্মার শরীরে লিক্ষারীররূপে অবস্থিত, 'করণেঃ

করণৈরিন্দ্রিয়েঃ সহ ক্ষেত্রজ্ঞাঃ শরীরাধিষ্ঠিতাত্মবিদে। মরিচ্যাদরশ্বয়ঃ সমবর্ত্তন্ত ইত্যেবমেবার্থস্থ সম্যক্তাৎ। বস্তুতস্তু মন্বাদিযু দৃষ্টবাৎ

কার্যান্তঃ কারণৈঃ সহ ইত্যেবমেবপাঠস্তত্র সাধীয়ানিতি।
তদেতদ্বর্ণসঙ্করাতিরিক্তশ্চত্বর্ণসঙ্করাতিরিক্তশ্চ জাত্যুপাধিকঃ
কায়ন্তে। ন কাপি শাস্ত্রে বিছাতইতি, বিছাতে চপুণঃ কন্মে পাধিকঃ
আয়ন্তে। যথা—যাজ্ঞবন্ধ্যে (৩৩৬)

''চাটতক্ষর তুর্ববৃত্তমহাসাহসিকাদিভিঃ।

পীড্যমানাঃ প্রজা রক্ষেৎ কায়স্থৈন্চ বিশেষতঃ ॥" ( ১ )

স্থাত্র মিতাক্ষরা—"কায়স্থা গণকা লেখকাশ্চ তৈঃ পীড্যমান। বিশেষতো রক্ষেৎ তেষাং রাজবল্লভত্যা মায়াবিদ্বাচ্চ ছুর্নিবারস্বাচ্চেতি।"

সহ" ইহার অর্থ ইক্রিয়ের সহিত, "ক্ষেত্রজ্ঞা" ইহার অর্থ—শরীরাধিষ্টিত আত্মাকে যাহারা জানেন অর্থাৎ মরীচ্যাদি ঋষি, ইহার সম্পূর্ণ অর্থ এই—"তৎপরে ধ্যান-স্থিত ব্রন্ধার মানস প্রজা জন্মিরাছিল, উক্ত প্রজা ব্রন্ধার শরীরে ইক্রিয়ের সহিত অবস্থিত ছিল যে লিঙ্গশরীর, তাহা হইতে উৎপর—লিঙ্গ শরীর হইতে উৎপর, ইক্রিয়ের সহিত ব্রন্ধার শরীরে অবস্থিত, আত্মজ্ঞ মরীচ্যাদি ঋষিগণ সেই জ্ঞানীব্রন্ধার গাত্র হইতে বাহির হইয়া ছিলেন, এইরূপ অর্থ ই স্থসঙ্গত ॥

ফলতঃ মন্বাদি শাস্ত্রে "কার্যাইছঃ কারণৈঃ সহ" এইরপই পাঠ দেখা যার বিধার এন্থানেও "কার্যাইছঃ কারণৈঃ সহ" এরপ পাঠই সমীচীন। "কার্যাইছঃ ক্রণৈঃ সহ" এই পাঠ লিপিকারের প্রমাদে হইরাছে। ইত্যাদি কারণে দেখা যার উক্ত বর্ণসম্ভরের ও চতুর্ব্বর্ণের অতিরিক্ত জাতিকারস্থ কোনও শাস্ত্রেই নাই। কিন্তু কর্মোগাধিকারস্থ শাস্ত্রে দেখা যার, যথা যাজ্ঞবক্ল্য সংহিতার (৩৩৬) "প্রতারক, চোর, ঐক্রজালিক, ও ডাকাত, ইত্যাদি দারা উৎপীড়িত, বিশেষতঃ কারস্থদারা বিপার প্রজাকে রাজা বিশেষরূপে রক্ষা করিবে"। এই বচনের মিতাক্ষরার এই অর্থ—"কারস্থ—অর্থ—গণক ও লেখক, উক্ত কারস্থ কর্তৃক পীডা্মান প্রজাকে বিশেষরূপে রক্ষা করিবে, কেন না কারস্থেরা একে রাজার প্রিয়, দ্বিতীয়তঃ নানাপ্রকারের ছল ফাঁদ জানে অথচ উহাদের দৌর্জান্য নির্ত্তিরও উপায় নাই"।

যথাচ মহাভারতে।—

"অনিশং যত্র পুরুষা গণকা লেখকা স্তথা। যুধিষ্ঠিরস্থ বচনাদপুচছস্তশ্চ তং নৃপং॥" ( আশ্রামং ১৪৮ )

গণকো রূপকাদীণাং গণিয়তা, পোদার ইতি যক্ত ভাষা। লেখকো রূপকাদীনামায়ন্যয়লিপিকারকঃ "খাজাঞ্চি" "মুহুরি" "মুহুদি" ইত্যাদি যক্ত ভাষা। এতে খলু বিবিধ কুটোপায়েন প্রতার্গ প্রজাভ্যো ধনমপহরস্তি। তথাচোক্তং।

বিপ্রার্পিতমপিরাজস্বং নীকা নানাপ্রকারেণ। কায়স্থা তুরস্থানিচয়ং রচয়স্তি ধীরাণাং॥"

তথাচ বিষ্ণুসংহিতায়াং ( ৭৷১—৩ )

"অথ লেখ্যং ত্রিনিধং রাজসাক্ষিকং সসাক্ষিকমসাক্ষিকঞ্চ, রাজাধি-করণে তন্নিযুক্তকায়স্থকৃতং তদধ্যক্ষ করচিহ্নিতং রাজসাক্ষিকমিতি।"

কারত্বের কার্য্য হিসাব নিকাস লিখা, তাহা মহাভারতে দেখা যায় যথা—
"যেই দপ্তর খানায় অনবরতই রাজকর্মাচারী, গণক ও লেখক থাকিত, উক্ত
কর্মাচারীগণ যুধিষ্টিরের অন্তমতি অন্তসারে রাজা ধৃতরাষ্ট্রকে জিজ্ঞাসা করিয়াছিল
(আশ্রমবাং ১৪।৮) গণক অর্থ—যাহারা টাকাগণে পোন্দার, বা একাদি সংখ্যা গণনা
করিয়া ঠিকদিয়া যাহারা হিসাবে লামায়, লেখক টাকার জমাখরচাদি যাহারা লিখে,
যেমন—খাজাঞ্চি, মৃছ্রি, মৃছ্ন্দি ইত্যাদি। ইহারা নানারূপ কৃট উপায় উদ্ভাবন
করিয়া প্রজার অর্থ শোষণ করে। ইহা প্রাচীন পঞ্জিতগণও বলিয়াছেন।—

অপরের ত কথই নাই—ব্রাহ্মণেও যদি থাজানা দাখিল করে তাহা হইতেও নানা অছিলায় টাকা নিয়া কায়স্থগণ সরলবৃদ্ধি পণ্ডিতগণের নানা ছরবস্থা জন্মায়। (কৌতুকসর্কস্ম নাটক)

বিষ্ণুসংহিতায়ও আছে - (৭।১—৩) দলিল তিন প্রকার, যথা—রাজসাক্ষিক,
সসাক্ষিক এবং অসাক্ষিক। রাজাধিকরণ—কাছারি বা আফিনে রাজনিযুক্তকারন্থে মুছরি যাহাতে রেজিষ্টারের হাতের ছাপ দিয়া দেয়, ভাহাকে "রাজসাক্ষিক" অর্থাৎ রেজেষ্টারি করা দলিল কহে।

কোষকারা অপি কায়স্থশকঃ কর্ম্মোপাধিমেবাভিদধত্যাহুঃ, তথাচ হলাযুধঃ—

"লেথকঃ স্থাল্লিপিকরঃ কায়স্থোহক্ষরজীবকঃ ॥" ইতি
পুরুষোত্তমোহপি—"কায়স্থঃ কৃটকুৎ-পঞ্জীকরোঁ" "চিত্রকরে কুণুঃ" ইতি ত্রিকাগুশেষে, কৃটং মায়াং যন্ত্রং (ফাঁদ) মিথ্যা
ছলং বা করোতীতি কৃটকুৎ। পঞ্জী আয়ব্যয়লিথনার্থা ইত্যমরটীকামাং ভরতঃ, তাং করোতীতি সঃ, জটাধরোহপি "অথ
কায়স্থঃ করণঃ পঞ্জিকারকঃ ॥" ইতি। ইত্যাদি-পূর্ব্বোক্তপ্রমাণসমূহেভ্যঃ কায়্রস্থোন জাত্যুপাধিঃ কিন্তু কর্মোপাধিরেব
প্রতীয়ত ইতি। অতএব কর্মোপাধিনা ব্রাক্ষণানপি কায়স্থানাহ
রহৎপরাশরঃ তথাচ—১০।১০

"শুচীন্ প্রাজ্ঞান্ স্বধর্মজ্ঞান্ বিপ্রান্ মুদ্রাকরাম্বিতান্। লেথকানপি কায়স্থান্ লেখ্যক্ত্যবিচক্ষণান্॥" ইতি।

এবং অভিধানকারেরাও" কায়স্থ" ইহা কর্ম্মের উপাধি বলিয়াছেন, যথা হলাযুধ—"লেথক" "লিপিকর" "কায়স্থ" "ও অক্ষরজীবক" ইহা এক পর্যায়।
পুরুষোত্তমকত ত্রিকাণ্ডশেষ—"কায়স্থ" "কূট্রুং" ও "পঞ্জীকর" ইহা এক পর্যায়।
কূটকুং শব্দের ব্যুংপত্তি এই রূপ—কূট্-মায়া-ফাঁদ মিথ্যা বা ছল যে করে, সেই
জ্ঞা কূটকুং। "পঞ্জীকর" শব্দের ব্যুংপত্তি এইরূপ, যথা-পঞ্জী-জমাথরচাদি লিখিবার
খাতা, সেই জমাথরচাদি যে লিথে সেই পঞ্জীকর, এই রূপ ব্যুংপত্তি অমর্র কোষের
টীকাকাল ভরত কল্লিয়াছে। জটাধরও বলিয়াছেন্, "কায়স্থ" "করণ" "পঞ্জীকার"
একপর্যায় শব্দ। ইত্যাদি শাস্ত্র হুইতে ইহাই প্রতিপত্ন হয় যে "কায়স্থ"
ইহা জাত্যুপাধি নহে, পরস্ত কর্ম্মোপাধি মাত্র, অভএব কর্ম্মোপাধি দারা "ব্রাহ্মণ"ও
"কায়স্থ" নামে অভিহিত হইত, যথা—বূহৎ পরাশরসংহিতা (১০০০) পবিত্র প্রাক্ত্রাহ্মণকে রাজা নামের মোহর প্রদান করিয়া "লেথক" অূর্থাৎ টাকা প্রভৃতি
লিখিবার জন্ত, জার "কায়স্থ" অর্থাৎ জমাথরচ থাতা পত্র লিখিবার ও গণিবার
জন্ত রাখিবে, কিন্তু সেই ব্রাহ্মণ লিখা পড়াকার্য্যে নিপুণ হওয়া আবস্তুক।

অত ইদানীং বিচারণীয়ং বঙ্গীয়া ঘোষবস্থপ্রভূতয়ঃ কায়স্থো-পাধিকাঃ ক্ষত্রিয়া বা বৈশ্যা বা ব্রাত্যক্ষত্রিয়বৈশ্যা বা শূদ্রা বা সমুন্নতত্মশূদ্রা বেতি ষড়্ধা বিপ্রতিপত্তয় ইতি।

নৈতে তাবৎক্ষত্রিয়া বৈশ্যা বা ভবিতুমর্হন্তি এতদ্বর্ণোক্তা-শৌচাদিধর্মব্যবহারস্থ তেমদর্শনাদিতি। অত্র কেচিদ্ভান্তা-বদন্তি—

> "তত্র তে স্থমহাত্মানো অবদন্ পাণ্ডুনন্দনাঃ। শোচং নির্ব্বর্ত্তয়ামাস্থম দিমেকং পুরাদ্বহিঃ॥"

( শান্তি, রাজ, ১৷২ )

ইতি ভারতীয়বচনং কাপি শ্রুন্থা ক্ষত্রিয়াণাং মাসাশোচং নিদর্শ য়মানা বঙ্গীয়া ঘোষবস্থাদয়ঃ ক্ষত্রিয়া মাসাশোচিন ইতি। তদ্ম যুক্তমবিমুষ্যকারিণাং বচঃ, যতস্তত্র মাসশব্দশ্র "মাসাঘাদশকীর্ত্তিতাঃ" ইতি জ্যোতীর্বচনাৎ দ্বাদশার্থ এব তত্ত্বৈব তন্ত্র সঙ্গেতিতত্বাৎ, যুদ্ধস্রাফীদশদিনমাদায়াশোচদাদশহেনসমং একমাসাত্মকং কালং বহির্ন্যবন্ ইত্যেবমর্থকরণাদ্বেতি। মন্ধাদিশান্ত্রবিরোধাচ্চ। অন্তথা—

এখন বিচার্য্য এই বে বঙ্গীয় ঘোষ বন্ধ প্রভৃতি কারন্থেরা কোন জাতি ? কি
কলিয় ? না বৈশু ? না লাভাকলিয় ? না লাভাবৈশু । না কি শুদ্র ? না
সমূরততম শুদ্র বা দিজবচ্চু দ্র ? এই ছয় প্রকারের প্রশ্ন উঠিতেছে তাহার
উত্তর, উহাদিগকে ক্ষল্রিয় বা বৈশ্র বলা যায় না, কেন না ইহাদের জক্ষ
মরণাদিতে ক্ষল্রিয় বা বৈশ্রোচিত অশৌচাদি ধর্ম ব্যবহৃত দেখাযায় না ।
এন্থলে কোন কোন লান্তেরা বলে—"তল্প তে স্থমহাত্মান" এই শ্লোকের
"মাসমেকং" এই পদ দেখিয়া মাসাশৌচী ক্ষল্রিয়ের নিদর্শন দেখাইয়া
কলীয় ঘোষ বন্ধ প্রভৃতিরা মাসাশৌচী ক্ষল্রিয়, ইহা বলিয়া থাকে, অবিস্ব্যুকারীদের
এই উক্তি নিভান্ত অব্কু, যে হেতু উক্ত শ্লোকের বৈশাথাদি বারোটী মাস শাস্তে

"দাদশেহপি তেভ্যঃ স কৃতশোচো নরাধিপ্য। দদো গ্রাদ্ধানি বিধিবদক্ষিণাবন্তি পাণ্ডবঃ॥"

ইতি মহাভারতীয় আশ্রমবাসিক (৩৯।১৬) বচনস্থ কুন্ত্যাদিমরণে যুধিষ্ঠিরস্থ দাদশাহাশোচব্যবহারপ্রমাণস্থা-সঙ্গত্যাপত্তেরিতি। ন বা ব্রাত্যক্ষন্ত্রিয়া ব্রাত্যবৈশ্যা বা তে, যদি তে তথা স্থান্তহি তে ব্রাহ্মণাদ্যৈরার্থ্যবিব্যহিতাঃ পতিতা অব্যবহার্যাশ্চ ভবেযুরিতি। তদাহ পারস্করো গোভিলশ্চ ব্রাত্যদিজাতিমধিক্বত্য—''নৈনাকুপন্যেযুর্ন যাজ্যেযুর্ন চৈভিব্যবহরেযুরিতি (২।৫।৪০) আপস্তম্বোহপি (১।২।২৯) তেমা-মভ্যাগমনং ভোজনং বিবাহমিতি বর্জ্যেৎ।

উক্ত আছে বিধার মাস শব্দের সাক্ষেতিক অর্থ এস্থলে বারো, অথবা বৃদ্ধের আঠারোদিন, ও অশৌচের বারোদিন ধরিয়া এক মাস কাল মহাত্মা পাঞ্চনননগণ শৌচ নিম্পাদন করত এক মাস কাল রাজধানীর বাহিবে ছিলেন, এইরূপ অর্থই টীকাকার করিয়াছেন। এবং ক্ষত্তিরের মাসাশৌচ বলিলে মবাদিস্থতি শাস্ত্রেরও বিরোধ ঘটে। ফলতঃ উক্ত শান্তিপর্ব্বোক্ত প্লোকের যদি একমাস অশৌচ পাশুবেরা ব্যবহার করিয়াছিল, এইরূপ অর্থ হয়, তবে—ঐ মহাভারতের আশ্রমবাদিক পর্ব্বের (৩৯০১৬) বচন অসঙ্গত হইয়া পড়ে, উক্ত বচনে কৃষ্ণী প্রেভৃতির মরণে বৃণিষ্ঠিরেরা দ্বাদশাহ অশৌচই প্রতিপালন করিয়াছিলেন, ইহা ম্পন্টই বৃঝা যায়, অর্থ—রাজা পাঞ্পুত্র বৃধিষ্ঠির দ্বাদশদিবদে শৌচবিধান ক্ষোরাদি কর্ম্ম করিয়া দেই মৃত ধৃতরাষ্ট্র কৃদ্ধী ও মাজীর উদ্দেশে যথাবিধি সদক্ষিণ শ্রাদ্ধ করিয়াতিলেন।

এবং, বঙ্গীয় ঘোষ বস্থদিগকে ব্রাভ্য ক্ষত্তিয় অথবা ব্রাভ্য বৈশ্বও বলা যায় না, কেননা যদি ভাহাই ২ইবে, তবে তাহারা ব্রাহ্মণাদি আর্যাগণের মধ্যে নিন্দিত ও অব্যবহার্য্য হইত, ব্রাভ্যেরা যে অব্যবহার্য্য, ইহা পারস্কর ও গোভিল স্পষ্টই বিলয়াছেন—বথা—"এই ব্রাভ্যদিগকে উপনয়ন করাইবে না, অধ্যয়ন করাইবে না, যাজন করিবে না, ইহাদের সহিত বিবাহ সম্বন্ধ করিবে না।" (২া৪া৪০) বশিষ্ঠোহপি (১১) নৈনান্ত্রপনয়েৎ নাধ্যাপয়েৎ ন যাজয়েৎ নৈভিব্যবহরেষুঃ।

মকুরপি (২।৩৯—৪০)।

"অত উর্দ্ধং ত্রয়োহপ্যেতে যথাকালমসংস্কৃতাঃ। সাবিত্রীপতিতাব্রাত্যাভবন্ত্যার্য্যবিগর্হিতাঃ॥" নৈতৈরপূতৈর্বিধিবদাপদ্যপি হি কহিচিৎ। ব্রাক্ষান্ যৌনাংশ্চসম্বন্ধানাচরেদ্বাক্ষণঃ সহ॥"

রহন্নারদীয়েহপি-

"এতৎকালাবধির্যস্ত দ্বিজস্থাতিক্রমো ভবেৎ।
সাবিত্রীপতিতং বিদ্যাৎ নালপেত্তং কদাচন॥ (২৩।২৪)
অপিচ যদি তে ব্রাত্যক্ষজ্রিয়বৈশ্যাভবেযুস্কর্ছি অসংখ্য-পুরুষযাবল্লুপ্রোপনয়নসংস্কারাস্ত ইত্যবশ্যং বাচ্যং, তদপি ন

আপস্তস্বপ্ত বলেন (১।২।২৯) "ব্রাভ্যগণের নিকটে ঘাইবে না, ভাহাদের বস্ত ভোজন করিবে না, ইহাদের সহিত বিবাহ সম্বন্ধণ্ড বর্জন করিবে।।" বিশিষ্ঠ বলিয়াছেন (১১) ব্রাভ্যদিগকে উপনয়ন করাইবে না, বেদাধ্যয়ন করাইবে না, গাজন করিবে না, ইহাদের সহিত ব্যবহার করিবেনা। মন্থুও বলিয়াছেন (২।৩৯—৪০) এই নির্দিষ্ঠ বয়সের পরে আপন আপন বর্ণোক্তকালে অন্ধুপনীত ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয় ও বৈশু এই তিন জাতি গায়ত্রীন্রষ্ঠ ব্রাভ্যনামে অভিহিত, এবং আর্য্যগণের বিগর্হিত হইবে। উক্ত ব্রাভ্যগণ যথাবিধি প্রায়ান্দিত্ত করিয়া পূত না হইলে নিভাস্ত বিপদে পতিত হইলেও কখনও ইহাদের সহিত যজন যাজন অধ্যয়ন অধ্যাপন দান প্রতিগ্রহ ও কল্লা আদান প্রদান করিবে না॥ বৃহরারদীয় প্রাণেও উক্ত হইয়াছে (২৩)২৪) "যে নির্দিষ্ঠ কণিতকাল যে সকল দ্বিজাতির অভীত হইয়া যায়, ভাহাদিগকে সাবিত্রীপতিত ব্রাভ্য বলা যায়, ভাহাদিগের সহিত কদাচও বাক্যালাণু পর্যাস্ত করিবে না।"

আরও বলি—যদি বঙ্গীয় ঘোষ বস্ত্র প্রাভৃতিরা ব্রাত্য ক্ষত্রিয়ই হইবে, তবে অন্যস্তই নলিতে ১২বে যে তাহারা অসংখ্য পুরুষ দাবৎ উপনয়ন সংস্কার রহিত সম্যক্, তথাহি—র্দ্ধপ্রতি আহাৎ প্রভৃতি ব্রাত্যানাং প্রায়-শ্চিত্তানধিকারিস্থং উপনয়নসংস্কারানহ স্বঞ্চ বিশদং প্রতিপ্রদিতং প্রাগিতি। তথা সতি তদপত্যানাং ঘোষবস্থপ্রভূতীনাং ঝল্লমল্লাদ্যস্ত্যজাদিবর্ণসাস্কর্য্যমনিবার্য্যং ভবেৎ। তথাহি মনুঃ (১০২০—২৪)।

"ৰিজাতয়ঃ সবর্ণাস্থ জনয়ন্তাত্রতাংস্ত যান্।
তান্ সাবিত্রী পরিভ্রুষ্টান্ ব্রাত্যা ইতি বিনিদ্দি শেং॥
বালো মলশ্চ রাজন্যাদ্বাত্যামিচ্ছিবিরেব চ।
নটশ্চ করণশৈচব খশো জবিড় এব চ॥
বৈশ্যান্ত্র জায়তে ব্রাত্যাৎ স্থামাচার্য্য এব চ।
কারুষশ্চ বিজন্মা চ মৈত্রঃ সাত্ত্বত এব চ॥
ব্যভিচারেণ বর্ণানামবেদ্যাবেদনেন চ।
স্বকর্মণাঞ্চ ত্যাগেন জায়ন্তে বর্ণসঙ্করাঃ॥"

ইত্যাদিবচনাৎ।

হইয়াছে, এইরূপ বলাও উচিত নহে, কেন না—যাহারা বৃদ্ধপ্রপিতামহ হইতে ব্রাত্য হইয়া আদিতেছে তাহাদিগের কোনপ্রকার প্রায়শ্চিত্তে অধিকার নাই এবং উপনয়ন সংক্লারেও অধিকার নাই, ইহা অতি বিশদরূপে পূর্কেই প্রতিপাদিত হইয়াছে, যদি তাহাই হইল, তবে, অসংখ্য পুরুষাবৎ ব্রাক্তা ক্ষত্রিয় ঘোষ বহু প্রভৃতিরা ঝল্লমল্ল অর্থাৎ ঝালমালা ইত্যাদি বর্ণসন্ধর অস্ত্যুজ হইয়া যায়, ইহা নিবারণের কিছুই উপায় নাই, তাহাই মন্থ বিলয়াছেন (১০)২০—২৪)

দ্বিজাতিগণের স্বর্ণা স্ত্রীতে জাত পুত্র যদি উপনয়ন সংস্কারহীন হয়, তবে সেই সাবিত্রী রহিত পুত্রেয়া "ব্রাত্য'' নামে অভিহিত হইবে।

ব্রাত্য ক্ষত্রিয় হইতে ঝল, মল্ল, নিচ্ছিবিরি, নট, ক্রণ, থশ, দ্রবিড়, জাতি হয়। ব্রাত্য বৈশ্য হইতে স্থানাচার্য্য, কারুষ, বিজন্মা, মৈত্র, ড সাজত জাতি অন্ম। শুধু উপয্যক্ত কারণেই যে সঙ্করজাতি হয় তাহা নহে, পরস্ক ব্রাহ্মণাদি "চতুর্ণামপিবর্ণানামাগমঃ পুরুষর্বভ। অতোহন্যেত্বতিরিক্তা যে তে বৈ সঙ্করজাঃ শ্বতাঃ॥ (শান্তি, মোঃ, ১৯৬।৭)।

ইতি মহাভারতীয়বচনাচ্চ দ্বিজাচারকল্পা বঙ্গীয়ঘোষ-বস্বাদয়ো বর্ণসঙ্করা ঝল্লমল্লাদয় ইতি ন সতাং ব্রাহ্মণানাং প্রাণাঃ সহস্তে। যতন্তে মহর্ষিকল্পা ব্রাহ্মণা অপি অস্ত্য-জানযাজয়ন্, অন্ত্যজান্মস্তুন্ ইতি ন শ্রাদ্ধেয়ং বচঃ।

১। পরস্তু, অত্র বঙ্গীয় ঘোষবস্বাদিবিষয়ে বিবিধং প্রলাপ-বিষমতং দৃশ্যতে, তথাহি—কেচিদ্বনন্তি পুরা বঙ্গীয়ঃ কায়স্থো-হস্তাজঃ শূদ্রাদপ্যধমঃ কশ্চিদাদীৎ সকেবলং ব্রাহ্মণস্থ কুশাসন-মাত্রমপি স্পেন্টু ন লকাধিকারঃ, পশ্চাৎ ব্রাহ্মণাসুগ্রহাৎ তত্মাদ্বগলামুখীমন্ত্রং লক্ষ্য তদারাধনাল্লকবরঃ শূদ্রাধমোহপি ক্ষত্রিয়ধর্মা জাতঃ। ইত্যগ্রিপুরাণে পাশুপতদানাধ্যায়ে" ইত্যেবং নাম্না শব্দকল্পক্রমে কায়স্থশব্দে কতিচিচ্প্লোকা বালরচিতা-ইবোপনিবদ্ধাঃ, যথা—

বর্ণে পরম্পর ব্যভিচার দোষ ঘটিলে, বিবাহের অধ্যোগ্য (পিতৃপক্ষের সপ্তমী প্রভৃতিকন্তা) কন্তার বিবাহে, এবং নিজ নিজ জাতিধর্ম পরিত্যাগ করিলে বর্ণ-সঙ্কর হইয়া থাকে।

এবং, হে পুরুষর্বভ! চারিবর্ণেরই এইরূপে উৎপত্তি জ্বানিবে, এই চারিবর্ণ ছাড়া অগর যত জ্বাতি আছে, তাহারা সকলই বর্ণসঙ্কর জানিবে॥ (শান্তি, মোং ১৯৬। ৭) এই মহাভারতীয় বচনদারা দিজাচার সদৃশ বঙ্গীয় ঘোষ বহু প্রভৃতিকে বর্ণসঙ্কর ঝাল মালা বলিতে হইবে, ইহা সঞ্জনের প্রাণে সহিবে না। এবং পূর্বকালের মহর্ষি তুলা ব্রাহ্মণেরাও অস্তাজ্ঞ ঝালমালা বর্ণসঙ্কর যাজন করিতেন, ও জাহাদের অন্ধভোজন করিতেন, এই কথাতেও শ্রহ্মান্থান করা যায় না।

"যাবভাবক তিঠেৎ স ক্ষ্ধয়া পীড়িতোহপি চ। তথাপি নাসনং লাতি শিরে ধর্ত্ত্বং দিজোহপি চ॥ মসীশায়াদীক্ষিতায় ক্ষত্রবৈশ্যোপমায় চ। অশুদ্রায়েতি বোচুং ন দদ্যাদেবাসনাদিকং॥" "মহাবিদ্যোপাসকাশ্চ গুণতঃ ক্ষত্রিয়োপমাঃ। কলো হি ক্ষত্রিয়াভাবাদৈশ্যাভাবাচ্চ স্করত॥"

ইত্যাগ্ঠসম্বন্ধপ্রলাপবৎ বহুনি প্রজল্পিতানি লিখিতানি। পরস্ত বহুদেশীয়ের বহুদ্বিপুরাণের পাশুপ্তদানাধ্যায়য়্র তেষাং শ্লোকানামেকস্থাপি নামগন্ধোহপি নাস্তীতি কম্পচিৎ নিমন্ত্রণলুকস্থ পণ্ডিতকম্মেয়ং কীর্ত্তিরিতি শব্দকল্পক্রমে ক্রম্টব্যং বিছন্তিরিতি। তেয়ু চ শ্লোকেয়ু চ বৈ তু হি অপি শব্দঃ সম্বোধনার্থে উ শব্দঃ, গমনার্থে পটধাতুঃ, ধারণার্থে লাধাতু-রিত্যাগ্রকবিজ্কশব্দাঃ পুঞ্জীকৃতাঃ। ইত্যাদি তত্ত্রৈব ক্রম্টব্যং হসিত্ব্যঞ্চেতি।

১। পরস্ত এই বলীয় ঘোষ বস্তু প্রভৃতি কায়স্থ সম্বন্ধে নানারপ অসম্বন্ধ প্রলাপ বাব্যের মত অনেক শুনা যায়—কেহ বলে, পূর্ববিদালে বলীয় কায়স্থগণের পূর্বপুরুষ শূদ হইতেও নিরুষ্ট অস্তাবর্গ কেহ ছিল, ব্রাহ্মণের কুশাসন স্পর্শ করিতেও ভাহার "অবিকার ছিলনা, পরে ব্রাহ্মণের অন্তগ্রহে বগলামুখী মন্তগ্রহণ কবিয়া বগলামুখীব বরে অধমশূদ হইয়াও ক্ষত্রিয়ধর্মপ্রাপ্ত হইয়াছিল, "ইহা অমিপুরাণ পাশুপত দানাধ্যায় নামে শক্ষকল্পমে কায়স্থ শক্ষে বালকের রচিত প্লোকের মত কতিপয় পঞ্চ মুদ্রিত হইয়াছে, যথা—অর্থ—"যাবৎ সে ক্ষ্ণায় কাতর হইলেও ভাবং দাঁড়াইয়া থাকিবে, তথাপি আসন শিরে ধরিতে লয় না, ত্রাহ্মণ ও ক্ষত্রিয় ও বৈশ্ব সদৃশ অদীক্ষিত সসীশ অর্থাৎ কায়স্থকে অশুদ্র বিধায় আসনাদিবহন কবিতে দেয়ই না।"

২। কেচিদ্বদন্তি শব্দকল্পক্রমে কায়স্থশব্দে নীচেঃ সূক্ষাক্ষরৈর্ম ক্রিতানি পদ্মপুরাণীয়স্ত্তিখণ্ডনাল্লা পদ্যানি বিলোক্য
যমস্থ কায়ত উৎপন্নঃ কায়স্থো যজ্ঞাংশভাগী কন্চিদ্দেবস্তদ্ধংশীয়া বঙ্গীয়কায়স্থা ইতি। যথ।—

"ক্ষণং ধ্যানস্থিতস্থাস্থ সর্বকায়াদ্বিনির্গতঃ। দিব্যরূপঃ পুমান্ ২স্তে মদীপাত্রঞ্চ লেখনী॥"

ইত্যাগ্যপি বচনানি ন কেষ্চিদপি পদ্মপুরাণেয়ু স্ষ্টিখণ্ডেয়ু দ দৃশন্ত ইতি।

"হে স্থবত। কলিকালে ক্ষত্রিয় ও বৈশ্রের অভাব প্রযুক্ত, মহাবিদ্বার উপাসক কার্মন্থরাই গুণ ধারা ক্ষত্রিয় সদৃশ॥" ইত্যাদি অসম্বদ্ধ প্রলাপের মত অনেক
জন্ধনাবাক্য লিখিত হইয়াছে, কিন্তু বহুদেশীয় অনেক অগ্নি প্রাণেতেই দেখা
গেল যে তাহাতে "পাশুপত দানাধ্যায়" বা শব্দক্ষজ্রদ্মে মুক্তিত শ্লোকের একটী
নাত্র প্লোকেরও নাম গদ্ধ ও পাওয়া গেল না, অতএবই বোধ হইতেছে যে
কোনও নিমন্ত্রণলুক্ক পণ্ডিতেরই এই কীর্ত্তি শব্দক্ষজ্ঞমে বচনরূপে উপশোভিত
হইয়াছে, ইহা পণ্ডিতগণের দ্রন্থিয়। অপিচ, দেখা যায়, সেই সমস্ত শ্লোকে চ
বৈ তু হি অপি উ ইত্যাদি শব্দ, ও গমনার্থে পটধাতু, ও ধারণার্থে লা ধাতু,
ইত্যাদি অকবিজ্ন্ত শব্দ, পূঞ্জ প্রযুক্ত হইয়াছে, ইহাও শব্দক্ষজ্ঞমে
দেখিতে পাইবেন, ও হাস্তম্ব্য অন্তব্য করিতে পারিবেন॥

২। শক্ষরজন্ম কায়স্থানে, নিম্নভাগে কুজাক্ষরে মুজিত পদ্মপ্রাণীয় কৃষ্টিপপ্তনামে কতিপয় পদ্ম অবলোকনে কেছ কেছ বলেন, যে যমের কায় হইতে উৎপন্ন কায়স্থ নামক দেবতা, তিনিও যজ্ঞাংশভাগী, উক্ত দেবতার বংশীয়েরাই বঙ্গীয় যোষ বস্থ প্রভৃতি কায়স্থ—যথা—

"ভগবান্ ষম ক্ষণকাল ধাননিময় হইলে তাহার সর্বকায় হইতে দোয়াৎ ও কলম হাতে ক্রিয়া এক অভূত পুরুষ নির্গত হইয়া ছিলেন॥" ইত্যাদি বচনও কোনও পল্পবাণে, বা ভাহাৰ স্টেখতে দেখা যায় না। ত। কেচিদ্বদন্তি ত্রহ্মকায়াৎ সমূভূত আদিকায়স্থঃ পঞ্চমা বর্গ ইতি তত্ত্ব ভবিষ্যপুরাণীয় "চিত্রগুপুকায়ম্খেৎ- পত্তিমাহাল্মনানামা শব্দকল্পক্রমে দ্বিতীয়সংক্ষরণে নীচেঃ সূক্ষা-ক্ষরৈর্মুদ্রিতানি বচনানি দর্শয়ন্তো বঙ্গীয়কায়স্থাম্চিত্রগুপ্তবংশীয়া ইতি। যথা—

"তচ্ছরীরাশহাবাহুঃ শ্রামঃ কমললোচনঃ। কন্মুগ্রীবো গূঢ়শিরাঃ পূর্ণচন্দ্রনিভাননঃ॥ লেখনীছেদনীহস্তো মসীভাজনসংযুতঃ। মচ্ছরীরাৎ সমুদ্ভূতস্তমাৎ কারস্থদংজ্ঞকঃ॥"

ইত্যাদীন্যপি বচনানি বিভিন্নস্থানীয়ের চতুক্ষেপ্বপি ভবিষ্য-পুরাণেরু ন সন্তি, তত্র তত্র চিত্রগুপ্তর্ত্তান্তোহপি নাস্তি চেতি। প্রভ্যুত ভবিষ্যপুরাণে চতুর্ণামেব বর্ণানামুল্লেখে। দৃশ্যতে নাতিরিক্তস্থ পঞ্চমবর্ণস্থেতি। তথাচ—

"শূকৈব ভার্যা শৃদ্রস্থ ধর্মতো মনুরব্রবীং।
চতুর্ণামপিবর্ণানাং পরিণেতা বিজ্ঞোত্তমঃ॥ (ভবিষ্যং)
কায়স্থা দাসবর্গাশ্চ ছহিতা কুপণঃ পরঃ।
তত্মাদেতৈরধিক্ষিপ্তঃ সহেনিত্যসসংভ্রঃ॥ (পাদ্মস্থি ৩০০।১৯)

ইতি পদ্মপুরাণবচনাদপি কায়স্থ আয়ব্যয়লেখকো দাস-বর্গেভ্য উচ্চতরঃ কর্মকর এব প্রতীয়তে ন তু জাতিরিতি।

৩। ব্রহ্মকায় হইতে উৎপন্ন আদি কায়স্থ পঞ্চম বর্ণ, তদ্বিধয়ে ভবিদ্য পুরাণীয়
চিত্রগুপ্ত কায়স্থোৎপত্তি মাহাব্যা নামে শব্দকল্পজ্ঞমের দিতীয় সংক্ষরণে অধােভাগে
ফুদ্রাক্ষরে মুদ্রিত বচন সমূহকে প্রমাণ স্বরূপ দেপাইয়া বঙ্গীয় কায়স্থেরা চিত্রগুপ্তের
বংশ ইহাও অনেকে বলেন। বথা—কলম, ছুরী ও দোয়াৎ হাতে করিয়া
ভাঁহার (ব্রহ্মার) শরীর হইতে দীর্ঘবাহ শ্রামবর্ণ প্রভুল্য লোচন বিশিষ্ঠ পুক্ষ

৪। কেচিঘদন্তি পরশুরামান্তীতা চন্দ্রসেনস্থ নৃপতের্ভার্যা দাল্ভ্যমহর্ষিং শরণমাপ্তা, রামস্ত, তৎপুত্রং ক্ষত্রধর্মাৎ প্রচ্যাব্য কায়স্থধর্মসম্মৈ দত্ত্বা রক্ষিতবান্, তস্থৈবাশ্বরে জাতা বঙ্গীয়-কায়স্থা রাত্যক্ষত্রিয়া ইতি—তত্র স্কন্দপুরাণীয়রেণুকামাহাত্ম্যানালা শব্দকল্পদ্রমে দিতীয়সংক্ষরণে সূক্ষাক্ষরৈর্ক্তিতানি বচনানি প্রদর্শ্য প্রমাণয়ন্তি চ যথা—

"তত্রাপ্রমে মহাভাগ দগর্ভা স্ত্রী দমাগতা।
চন্দ্রদেনস্থ রাজ্যেই ক্ষত্রিয়স্থ মহাত্মনঃ॥"
"প্রার্থিতশ্চ ত্বয়া বিপ্র কায়ন্থো গর্ভ উত্তমঃ।
তক্ষাৎ কায়স্থ ইত্যাখ্যা ভবিষ্যতি শিশোঃ শুভা॥"
"রামাজ্ঞয়া দ দাল্ভ্যেন ক্ষত্রধর্মাদহিক্ষৃতঃ।
কায়স্থর্ম্মোহস্মৈ দত্তশ্চিত্রগুপ্তস্থ যঃ স্মৃতঃ॥" ইতি

উংপন্ন হইল, তাহার গ্রীবা ত্রিরেখা যুক্ত, শিরা মাংসে প্রচল্লন, পূর্ণচক্রসদৃশ মুথ, যে হেতু আমার শরীর হইতে সমৃদ্ভ সেহেতু "কান্নস্থ" নামে অভিহিত হইবে। ইত্যাদি বচন বিভিন্ন স্থানীয় চারিখানা ভবিষ্য পুরাণে দেখিলাম কিন্তু তাহাতে পাওয়া গোল না, এবং উক্ত ভবিষ্য পুরাণে চিত্রপ্রপ্ত সম্বন্ধে কোন বুক্তান্তই নাই। প্রভাত ভবিষ্য পুরাণে চারিবর্ণেরই উল্লেখ দেখা যায়, চারের অভিরিক্ত পঞ্চম বর্ণের উল্লেখ নাই, যথা—শূদ্দেব ধর্ম্মপত্নী একমাত্র শূদাই হইবে, ইহা মন্ত বিলিয়াছেন, কিন্তু ত্রাহ্মণ চারিবর্ণেই বিবাহ করিতে পারে। (ভবিষ্যপর্বা) এবং কান্নন্থ দাসবর্গ, কল্পা, ইহারা মেহেতু ত্রুপিত এবং পার, অতএব বাদি কখনো ইহারা গৃহস্থকে কিঞ্চিৎ কটুও বলে তাহা সন্থ করিবে, মনে কন্ট রাখিবে না। (প্রস্থং স্কৃষ্টি, ৩০০।১৯) এই পদ্মপুরাণের বচন দ্বারাও কান্নন্থ আয়ন্যন্ন লেখক দাসবর্গ হইতে উক্ত বুঝা যায়, কায়স্থ ইহা জাতি বলিয়া বুঝা বায় না।

৪। কেই বলেন পরভরানের ভয়ে চক্রসেননামক রাজার ভার্যাা দাল্ভ্যশবির শরণাগতা ইইয়া ছিলেন, পরভরাম উক্ত চক্রসেন নৃপতির পুলকে ক্ষজ্রিয় ধয় ইতে প্রচাত করিয়া কায়ত্ব ধয়্ম প্রদান পূর্বকি রক্ষা করিয়া ছিলেন, তাহারই

বহুন্ মাসান্ নিপুণমন্তুসন্ধায়াপি ষট্থণ্ডং স্কন্দপুরাণং তত্র রেণুকামাহাত্মাং তত্ত্বচনানি চ ন লক্ষমিতি। পরস্ত ক্ষত্রধর্ম-ত্যাগাৎ পরশুরামভীতানাং ক্ষত্রিয়াণাং শূদ্রস্বমেব জাত্মিতি মহাভারতে প্রতিপাদিত্মিত্যসঙ্গতমেব তৎ প্রতিভাতি। যথাচাশ্বমেধিকপর্কণি (২৯।১৫)

> "তেষাং স্ববিহিতং কর্মা, তদ্ভয়ানাত্মতিষ্ঠতাং। প্রজা ব্যলতাং প্রাপ্তা ব্রাহ্মণানামদর্শনাৎ॥" ইতি

কিঞ্চ মুনিবচনাত্তেষাং ক্ষত্রধর্মত্যাগাৎ ক্ষত্রিয়ত্বমেব বিধ্বস্তং, কিমিতি বা ভবিতুমযুক্তং যৎ সত্যপ্রতিষ্ঠানাং মুনীনাং বচনাদিতি। অপিচ "কায়স্থধর্মোহস্মৈদভঃ" নত্বসো কায়স্থ ইত্যেবার্থঃ
প্রতীয়ত ইতি"। কুতশ্চন্দ্রসেনীয়বংশীয়ানাং ত্রাত্যক্ষত্রিয়ত্বমিতি। উপনয়নাভাবত এব তৎসম্পদ্যতে, ধর্মত্যাগান্ত্র শূদ্রত্বমেবেতি।

বংশজাত বন্ধীয় কায়স্থগণ "ব্রাত্য ক্ষজিয়"। তদিবয়ে স্কন্পুরাণীয় রেপুকা মাহাম্মানামে শব্দকল্পন্দরে বিতীয় সংস্করণে নিম্নভাগে ক্ষুদাক্ষরে মৃদ্রিত বচন দর্শাইয়া প্রমাণ করিয়া থাকে। যথা—"হে মহাভাগ! রাজর্ষি মহায়া চক্রদেন ন্পতির পত্নী অন্তঃসন্ধা অবস্থায় সেই দাল্ভাথবির আশ্রমে উপস্থিতা হয়েন" "হে বিপ্র! পরগুরাম! তুমি এই ক্ষজিয় পত্নীর কায়স্থিত গর্ভন্থ শিশুকে যে হেতু প্রার্থনা করিতেছ, সেহেতু এই শিশু কার্মস্থ নামে অভিহিত ২ইবে।" "রামের আজ্ঞাক্রমে দাল্ভাথবি ঐ শিশুকে ক্ষজিয়ের ধর্ম হইতে ভাইকরিয়া চিত্রগুপ্তের যে ধর্ম্ম, সেই কায়স্থ ধর্মা প্রদান করিয়াছিলেন।"

অনেক মাস ধরিয়া বিশেষরূপে ছয়ৢথগু ফলপুবাণ অয়ুসন্ধান করিয়াও তাহাতে রেণুকা মাহাত্মা এবং উপঘূর্য ক্ত বচনগুলি পাওয়া গেল না, বরং পরগুরামের ভয়ে ক্ষজ্রিয় ধর্মা পরিত্যাপ করিলে পর ক্ষজ্রিয় গণের শূদত্বই জন্মিয়া ছিল ইহাই মহাভারতের বচনদারা প্রতিপন্ন হয়, য়থা — (অখ্মেদ পর্কের, ২৯।১৫) পরগুরামের জ্যে সেই ক্ষজ্রিমণা ক্লিগোচিত ক্যাত্মহান না ক্রায়্ এবং রাজণ্ ব্রিক্ত হহস ৫ ৷ কেচিদ্বনন্তি শূদ্রাত্মতরঃ কায়স্থোহপরোহপি কশ্চিদ্র্বাপানাজ্জাতস্তস্থৈব বংশীয়া বঙ্গীয়কায়স্থা ইতি, অত্রাচার-নির্ণয়তন্ত্রনাল্লা কানিচিৎপদ্যানি সমুদাহরন্তি যথা—

> "ব্রহ্মপাদাংশতো জন্ম চাতঃ কায়স্থনামভূৎ। ককারং ব্রাহ্মণং বিদ্যাদাকারং নিত্যসংজ্ঞকং॥ "আয়ন্তনিকটং জ্ঞেয়ং তত্র কায়ে হি তিষ্ঠতি। কায়স্থোহতঃ সমাখ্যাতো মসীশং প্রোক্তবাংশ্চ যং॥"

ইত্যাগ্যশুদ্ধ-বচনান্মুদ্ধাব্য বিশ্বাপয়ন্তি। অতৈতদদ্ভ তং, শূদ্রাদপি নিক্ষজাতীনাং কায়স্থানাং ক্ষত্রধর্মপ্রতিপাদকানি যানি যানি বচনানি শব্দকল্পজ্ঞানে কায়স্থশব্দে বহিপুরাণনাম্বা ধ্রতানি, তান্থেব সমানান্মপূর্বীকানি অবিকলানি চ আচারনির্ণয় তন্ত্রনাম্বা চিত্রগুপ্রণব্দে মুদ্রাপিতানি। পরস্ত শিবোক্ত চতুঃষ্ঠিষু তন্ত্রেষু ভৈরবোক্তোপতন্ত্রেষু বহুষপি আচারনির্ণয়তন্ত্রস্থ

আরও বলি, মুনির বাক্যবলে তাহার ক্ষজ্রির ধর্ম ত্যাগে ক্ষজ্রির ই ইরা ছিল, কেন না সত্যপ্রতিঠমুনির বাক্যে না হইতে পারে এমন কি আছে, পরস্ক কারত্বের ধর্মান্তর্গানের জন্ম ইহাকে অন্তমতি দেওয়া হইয়াছিল, জাতিতে কারস্থ করা হইয়াছিল না, অতএব চক্রদেন সেনবংশীয়দিগের ব্রাত্যক্ষত্রিয়ত্ব কিরূপে উপপন্ন, ইইতে পারে। উপনন্নন সংস্কারাভাবেই ব্রাত্যতা জ্বান্ধ, ধর্মাত্যাগে শুদ্রই জ্বাে॥

৫। কেহ বলেন—শূদ্র হইতে উচ্চতর কায়স্থ নামক অপর এক বর্ণ ব্রহ্মার পাদ হইতে জন্মিয়া ছিল, তাহার বংশীয়ই বঙ্গীয় কায়স্থ, এতংসম্বন্ধে আচার নির্ণয় তন্ত্রশান্তের নাম করিয়া কতিপর পাত প্রমাণ স্বরূপ দিয়া থাকেন, যথা—ব্রহ্মার পাদাংশ হইতে জন্ম ২ইয়াছে বিধায় কায়স্থ নাম ধারণ করিবে, ককারের অর্থ বন্ধার অনুষ্ঠ পাদ —আকারের অর্থ নিত্য, আয় শক্ষের অর্থ নিকট জানিবে,

শুদ্রত্ব প্রাপ্ত হইয়াছিল। ইত্যাদি বচন দারা উক্ত রেণুকানাহাক্সোক্ত ক্ষত্রিয়-ধর্মের পরিবর্ত্তে কায়স্থ ধর্ম প্রাপ্ত হইয়া ব্রাত্য ক্ষত্রিয় হইয়াছিল, ইহা নিতাপ্তই অসঙ্গত বোধ হয়।

নামগন্ধোহপি নান্তি, অনুসন্ধায়াপি, বহুষু দেশেষু তন্ত্ৰমেতন্ধ লভ্যতে চ, অহো ধিক্ ধিক্ বিদ্যাৰণিজোহর্থলুকানিতি, অহো, এতৈরন্যেশ্চ নিমু লৈরাকাশকুস্থমায়মানৈক্ষচনৈত্র থিতমালৈঃ কবন্ধশিরোমুকুটং ভূষয়িতুং পণ্ডিতা অপি প্রয়ন্তন্তি মূলগ্রন্থান-নবলোক্য চ প্রমাদোন্মাদবদ্ভান্তিপথমার্ক্যা ব্রহ্মকটাহপাটনং কোলাহলমকুর্বত । অহো মূল এব নিহিতঃ কুঠারঃ।

কিমধিকং দেবস্বভাবো ধর্মধুরীণো বহুশাস্ত্রপারদৃখানো ভক্তিভাজনো গুরু মহানহোপাধ্যায়ো শ্রীন্দ্রকান্ততর্ক-লঙ্কারঃ শ্রীশ্রীকৃষ্ণনাথন্যায়পঞ্চাননন্চ তানি বা নির্মূলানি বচনানি (\*) "ক্ষত্রাণীন্দ্রো বরুণং সোমো রুদ্রুঃ পর্য্যন্যো যমো মৃত্যুরীশান" (১।৪।১১) ইতি বহুদারণ্যকশ্রুতিমুপলভ্য চ যমস্য ক্ষত্রিয়ন্থ প্রতীতঃ, তত্রুচ "যমায়ধর্মরাজায়েতি" তর্পণমন্ত্রে

সেই কায়েতে স্থিত বিধায় কায়স্থ নাম হইল, যাহাকে মদীশ ও কহিয়া থাকে।" ইত্যাদি কতগুলি বচন উদ্ভাবন করিয়া বিম্মিত করিতেছে। ইহাতে আবার এই এক আশ্চর্যোর বিষয় যে শুদ্র হইতেও নিকৃষ্ট জাতি কায়স্থের ক্ষত্রিয়ধর্ম প্রতিপাদক যে সমস্ত বচন শব্দকরক্রমে কায়স্থশন্দে অগ্নি প্রাণের নাম দিয়া ধরিয়াছে অবিকল সেই সকল বচনই আবার "আচার নির্ণয়" তন্ত্রের নাম দিয়া "চিত্রগুপ্ত" শব্দে মুদ্রিত করিয়াছে, পরস্ত শিবোক্ত চতুঃ ষষ্টিতন্ত্র ও ভৈরবোক্ত উপতন্ত্রের মধ্যে "আচার নির্ণয়" তন্ত্রের নাম গদ্ধও নাই এবং অনেক দেশে অন্মসদ্ধান করিয়াও তাহা পাওয়া যাইতেছে না। উঃ কি থেদের বিষয় ? ধিক্ অর্থ লুক্ক বিভাবিদ্যাকে। আমার ছাত্র শ্রীরজনীকুমার চক্রবর্ত্তী সংপ্রতি কায়স্থের ক্ষত্রিয়ত্ব বোধক কতিপয় মুনিবচন প্রস্তুত্ত করিয়া আমাকে দেখাইয়াছে।

আশ্চর্যোর বিষয় কি বলিব? আকাশকুস্থম সদৃশ প্রাপ্তক্ত বচন সমূহ দারা মালা গ্রন্থন করিয়া কবদ্ধের শিরোমুকুট ভূষিত করিবার নিমিন্ত পণ্ডিতগণও প্রয়াস পাইতেছে, মৃশগ্রন্থ না দেখিয়া অনবধানতা প্রযুক্ত উন্মন্ত সদৃশ—ভাস্তিময়

<sup>\*</sup> বরুণ চন্দ্র প্রাপ্ত মম মৃত্যু ও ঈশান ইহার ক্ষাত্রিরজাতি দেবতা।

চিত্রগুপ্তস্য চতুর্দশ্যমগণাস্তর্গতিতয়া ভ্রমত্বেন তদভিন্ধত্বমনুমায় ক্ষত্রিয়ত্বং প্রতিপদ্যেতে, তেন চ চিত্রগুপ্তবংশীয়ানাং
'ব্রাত্যক্ষত্রিয়ত্বং" ব্যবস্থাপয়াঞ্চ ক্রতুঃ। অহো রে গরীয়ান্
কালঃ সমায়াতঃ যদশ্রতমপি শ্রাবয়তি অদৃষ্টমপি দর্শয়তীতি। তথা চ তয়োর্ব্যবস্থাপত্রং।

"চিত্রগুপ্তবংশজাতানাং কায়স্থানাং ক্ষত্রিয়ত্বেহপি পুরুষ-পরম্পারয়োপনয়নসংস্কার লোপাৎ ব্রাত্যক্ষত্রিয়ত্বং সম্পন্নমিতি বিতুষাং পরামর্শঃ।"

> শ্রীকৃষ্ণনাথশর্মণাং ( ন্যায়পঞ্চাননানাং ) শ্রীচন্দ্রকান্ত শর্মাণং ( তর্কালঙ্কারাণাং )

পথে আরোহণ করত ব্রহ্ম কটাহ পর্যান্ত বিদীর্ণ করিতে পারে এইরূপ কোলাহল করিতেছে, হায় হায় মূলেই কুঠারাঘাত হইল।

অধিক কি বলিব ? দেবপ্রকৃতি ধর্মধুবীণ বহুশাস্ত্রপারদর্শী ভক্তিভাজন উপাধ্যায় মহামহোপাধ্যায় প্রীযুক্ত চক্রকান্ত তর্কালঙ্কার মহাশয় ও প্রীযুক্ত কঞ্চনাথ স্থায়পঞ্চানন মহাশয়ও দেই সকল নির্মূল বচনই হউক, অথবা "ক্ষ্রাণীক্রো বরুণঃ দোমোরুক্তঃ পর্যান্যো যমো মৃত্যুরীশানঃ" (১।৪।১১) এই বৃহদারণাক প্রুতি দর্শনে যমের ক্ষত্রিয়ত্ব বৃঝিয়া তৎপরে "বমায় ধর্মরাজায়" এই তর্পনমন্ত্রে চতুর্দ্দশ যমের অন্তর্গত বিধায় চিত্রগুপ্ত ক্ষত্রিয় ইহা অনুমান করিয়া চিত্রগুপ্তবংশীয় কামস্থগণের ক্ষত্রিয়ত্ব ব্যবস্থাপন করিয়াছেন। হায়রে, কি গুরুত্র কালই উপস্থিত হইল, যাহা কথনো শুনা বায় নাই কাল তাহাও শুনাইতে লাগিল, যাহা কথনো দেখা যায় নাই তাহাও দ্বেগাইতে লাগিল। তথাচ উক্ত মহামহোপাধ্যায় পশ্তিতদ্বের ব্যবস্থাপত্র এই—

"চিত্রগুপ্তবংশজাত কারস্থগণের ক্ষত্রিয়ত্ব থাকিলেও পুরুষ পরম্পরায় উপনয়ন সংস্কার বিলুপ্ত হইরাছে বিধায় উহাদের ব্রাত্য ক্ষত্রিয়ত্বই সম্পর হইরাছে ইহাই পঞ্চিতগণের মত। (স্বাক্ষর)

> প্রীরুক্তনাথশর্মণাং ( স্থায়পঞ্চাননানাং ) প্রীচন্দ্রকাস্তশর্মণাং ( তর্কালন্ধানাং )

পরস্তু ইমো পূজ্যপাদো ন বিদ্যাবণিজো, নার্থলোভাদ্ধর্মং বিল্লাবয়ত ইতি ত্রিসত্যং ক্রমঃ। কিন্তু কেবলং স্থাবির্য্যাৎ ত্র্বলমনক্ষো নিশ্বামো অনিচ্ছত্তো চ যবীয়স্থা প্রবলয়া স্থন্দর্য্যা দয়য়য়ব পাদাকর্ষমূৎপথমপাক্ষ্যেতাং, যেন হি অস্থানে দয়য়য়ব তাড্যমানাবেতো তথাবিধকায়স্থানাং ব্রাত্যক্ষত্রিয়ন্থং সম্পন্ন-মিতি বদক্ষো।

"ঝল্লো মল্লশ্চ রাজন্যাদ্বাত্যান্নিচ্ছিবিরেব চ। নটশ্চ করণশৈচব খশোদ্রবিড় এব চ॥"

ইতি মনুবচনমপি ব্যম্মার্য্যেতাং, তেন হি ব্রাত্যক্ষত্রিয়ত্ব-মেব ব্যবস্থাপিতবন্তো ন তু ঝল্লমল্লাদি বর্ণসঙ্করত্বমিতি। নৈত-দ্মিয়করং "মুনীনাঞ্চ মতিভ্রম" ইতি। কিন্তু তাভ্যামেবো-পদিক্টং "অস্থানেহনুরোধানুগ্রহো বিরোধনিগ্রহাম্পদমিতি" অলমতিকটাক্ষপাতেন গুরুষিতি।

ফলতঃ, কিন্তু উক্ত পূজাপাদ পণ্ডিত্বন্ন বিভাবণিক্ নহে, ইহারা অর্থণোডে ধর্মাবিপ্লব ঘটান্ন নাই, ইহা শপথপূর্ব্ধক বলিতে পারি, কিন্তু কেবল বৃদ্ধ ইইনাছেন বিধান্ন মনের বল কমিয়া নিক্ষাম হইনাছেন, এবং ইচ্ছাশক্তি শিথিল হইনাছে, তাই বৃত্তি বলবতী স্থলরী দল্লা ইহাদের পারে ধরিয়া টানিয়া হিঁছ্ ডাইয়া অসৎপথে আকর্ষণ করিয়াছে, তাঁহারা অযথা স্থানে দয়াকে স্থান দিয়াছে বিধান্ন দয়ার তাড়নার অস্থির হইয়া উক্ত কারস্থগণের ব্রাত্যক্ষত্রিম্বত সম্পন্ন হইয়াছে, ইহাই বলিলেন, কিন্তু "বাল্লামল্লাক রাজ্যভাং" এই মন্ত্র্বচনটা তথন শ্বর্ণ করেন নাই, সেহেড় কারস্থদের ব্রাত্যক্ষত্রিম্বেরই ব্যবস্থা দিলেন। কিন্তু তাহাদের "বলমল্লাদি" বর্ণান্ধরত্ব হলেন নাই, ইহা নিতান্ত বিশ্বরের বিধন্ন নহে, কেননা লোকে বলিয়া থাকে যে "মুনিদের ও মতিভ্রম হয়", আবার তাঁহারাই উপদেশ দিয়া থাকেন যে, অস্থানে অন্থরোধ বিরোধের কারণ, ও অস্থানে অমুগ্রহ বিগ্রহের কারণ হয়, য়াহা হউক গৌরবিত ব্যক্তির প্রতি অতিরিক্ত কটাক্ষ করা ভাল নহে।

অপিচ, তৌ তু বিদ্বৎপ্রবর্মে কেনচিদ্বসীয়কায়ন্থেন সনির্বন্ধনারাধিতো চিত্রগুপ্তস্থ ক্ষত্রিয়ন্থং ভ্রান্ত্যাভিমত্যাপি যদা পুন-''শুত্রাপি চ তদ্যাপারাদ্বিরোধঃ" (৩)১১৫—১৬) ইতি ব্রহ্মসূত্রস্থ ভাষ্যদর্শ নাদপেত জ্রান্তিকো তদা তদভিমতং প্রত্যাহত্য কঞ্চিদত্তবংশীয়ং বিজ্ঞাপয়ন্তো স্বকীয়ং ভ্রমমঙ্গী-চক্রতুরিতি, ধন্যাবেতো ধর্মপক্ষপাতিনো যদান্মভ্রমং স্বীকর্জু-মণুমাত্রমপি ন ত্রেপাতে।

কিঞ্চ যে খল্পপ্রাশ্চিত্রগুপ্ত ক্ষত্রিয়ত্বে বিমূচ্যস্তানা-পৃচ্ছামশ্চিত্রগুপ্তত্য ক্ষত্রিয়ত্বং কৃতঃ সমুপলভ্যতে ইতি ? যমস্ত তু ক্ষত্রিয়ত্বং রহদারণ্যকোপনিষদাক্যাৎ প্রাপ্তমপি ন ভচ্চিত্র-গুপ্তস্ত যুজ্যতে, তথাহি—চিত্রগুপ্তস্ত যমাদন্যস্তস্ত লিপিকরঃ, যথাভিধানচিন্তামণোঁ—

''দাসো চণ্ড-মহাচণ্ডো চিত্ৰগুপ্তস্ত লেখকঃ॥" ইতি দৈবতকাণ্ডে।

আরও বলি—উক্ত পণ্ডিত্বয় কোনও বঙ্গজ কায়স্থের (১) অত্যস্ত অনুরোধে চিত্রগুপ্তের ক্ষত্রিয়ন্ত ভ্রমক্রমে ব্যবস্থা দিয়াও যথন "তত্রাপি চ তদ্যাপারাদবিরোধঃ" ( ৩)১)১৫—১৬ ) এই বেদান্ত স্থত্রের ভান্য দেখিয়া তাহাদের ভ্রান্তি দূর হইল, তথন পূর্বের ব্যবস্থার প্রত্যাহার করিয়া কোনও দন্তবংশীয় কায়স্থকে (২) জানাইয়াছিলেন, এবং নিজের ভ্রমও স্বীকার করিয়াছিলেন। সে জন্ম উক্ত ধর্ম্মণক্ষপাতী পণ্ডিত প্রবর্ষয়কে ধন্মবাদ প্রদান করিতেছি, যেহেতু তাঁহারা নিজের ভ্রম স্বীকার ক্রিতে অনুমাত্রও লজ্জা মনে করিলেন না।

আরও বলি—যে সকল অরজ্ঞ লোক চিত্রগুপ্তের ক্ষত্রিয়ত্ব মোহপ্রযুক্ত স্বীকার করেন, তাহাদিগকে জিজ্ঞাসা করি যে, তাঁহারা চিত্রগুপ্ত যে ক্ষত্রিয় তাহা কিসে পাইলেন ? বরং যমের ক্ষত্রিয়ত্ব বুহদারণ্যক উপনিষ্দাক্যদারা জানা যায়, তাহা বলিয়া চিত্রগুপ্ত ক্ষত্রিয় ইহা বলা যুক্ত নহে, কেননা যুমই অন্ত

<sup>(</sup>১) প্রায়্ক বতীক্রনাথ মূদ্যী। (২) প্রায়ুক্ত হীরেক্রনাণ দত্ত। ইহা তর্কালকার মহাশ্রের মূথে গুনা।

ত্রিকাণ্ডশেয়ে চ—

''মন্দোহস্য কান্তা ধূমোর্ণা চিত্রগুপ্তস্ত লেখকঃ ॥" স্বর্গবর্গে। মহাভারতে চ—

"কিঞ্চিদ্র্যং প্রবক্ষ্যামি চিত্রগুপ্তমতং শুভম্॥" "অয়ক্ষৈবাপরো ধর্মশ্চিত্রগুপ্তেন ভাষিতঃ॥" (অসু, ১৩০।১৪) বেদান্তভাষ্যে চ—

"অন্যে চিত্রগুপ্তাদয়ো নানাধিষ্ঠাতারঃ স্মর্যান্তে "যমপ্রযুক্তা এব হি তে চিত্রগুপ্তাদয়োহধিষ্ঠাতারঃ স্মর্যান্ত ইতি"(০)১০৫ ১৬) বলি বৈশ্যদেব বিধোচ "ধর্মরাজ চিত্রগুপ্তাভ্যাং নমঃ" ইতি মন্ত্রে দ্বিচনোপাদানাৎ যমাদন্যশিচত্রগুপ্ত ইতি স্কুটং প্রতীয়তে, ইত্যাদি বচন ব্যুহেন চিত্রগুপ্তা যমাদন্যঃ প্রতিপাদিতস্তত্র কিং প্রতিবাদ্যমিতি। প্রভ্যুত স্বর্গীয়দেবয়োরশ্বিনীকুমারয়ো-শিচকিৎসারপেণ নিন্দ্যকর্মোপজীব্যেন শুদ্রন্থমিব (\*) চিত্র-

ব্যক্তি আর চিএগুপ্তও অক্স ব্যক্তি চিত্রগুপ্ত যমের লিপিকর "মৃত্রি"। যথা অভিধান চিন্তামণি—যমের ভৃত্য "চণ্ড" ও "মহাচণ্ড" এবং চিত্রগুপ্ত লেথক। ইতি দৈবতকাণ্ডে। এবং ত্রিকাণ্ড শেষ অভিধানে আছে মনদ শনৈশ্চর যমের ' ভ্রাতা, স্ত্রী ধ্যোণা, ও চিত্রগুপ্ত লেথক, ইতি স্থর্গবর্গে। এইরূপ মহাভাবতেও আছে "যম কহিয়াছেন—তোমরা চিত্রগুপ্তের বাক্য শ্রবণ কর, তাহা, আমার প্রিয়। তোমাদিগকে চিত্রগুপ্তের সম্মত কিঞ্চিৎ ধর্ম বলিতেছি। চিত্রগুপ্তের কথিত ইহাও অক্সপ্রকার ধর্ম (অনু; ১৩০।১৪—) বেদান্ত ভাব্যেও আছে— ''চিত্রগুপ্ত প্রভৃতি অপরাপর ব্যক্তিগণ নানাকার্য্যের অধিকারী, ইহা ধর্মশাঙ্গে নির্দীত আছে।" চিত্রগুপ্ত প্রভৃতি কর্ম্মচারীগণ যমের আদেশপ্রাপ্ত হইয়াই নানাবিধ কার্য্যের অধিকারী ইহা ধর্মশাস্ত্রে আছে'' (৩১)১৫—১৬) এবং

"अभिजीवी भगौजीवी प्रवत्ना त्रवाहकः। म मृजवहिकाग्रस्तव विवृत्तवे प्रवेषु ॥" जन्मव,

গুপ্তস্থাপি মদীজীবিতয়া শূক্রত্বমপি না সম্ভবীতি। তথাচ ভারতে—( শান্তি মোক্ষ, ২০৮।২৪ )

"আদিত্যাঃ ক্ষত্রিয়াস্তেষাং বিশশ্চ মরুতস্তথা ॥"
অধিনো তু শ্বতো শৃদ্রোতপস্থ্যতো সমস্থিতো।
"অস্মাভিনি ন্দিতাবেতো ভবেতাং সোমপো কথম্।"
দেবৈর্নসংমিতা বেতো তস্মান্ধিবং বদস্ব নঃ ॥"
"অধিভ্যাং সহনেচ্ছামঃ সোমং পাতুং মহাত্রত।"
"অধিভ্যাং দহসোমং বৈ ন পাস্থামি দ্বিজ্ঞোত্তম ॥"

( অমু ১৫৬।১৭ )

বলি বৈশ্বদেব বিধিতে পাওয়া যায় "ধর্ম্মরাজ চিত্রগুপ্তাভাগং নমঃ" এই মত্রে দ্বিচনের উপাদান হেতু ক্ষাই ক্ষতন্ত্র কাক্তি একং চিত্রগুপ্তই ক্ষতন্ত্র ব্যক্তি ইহা স্পষ্টই বুঝা যায়। অতএব পূর্ব্বোক্ত বচন সমূহ দারা চিত্রগুপ্ত বে যম হইতে ভিন্ন ব্যক্তি ভাহা প্রতিগাদিত হইল, এভদ্বিয়ার কি প্রতিবাদ করিকার কিছু আছে ? প্রত্যুত ক্ষাণীয় দেবতা অখিনীকুমারদ্বয় যেমন চিকিৎসারপ নিন্দিত কর্ম্ম দারা উপস্থীবিকা নির্বাহ্ণ করিভেন বিধায় "শৃদ্দ" জাতি বলিয়া নিশ্চিত হন, সেই রূপ চিত্রগুপ্ত নিন্দিত মসীজীবী বিধায় শৃদ্রবর্ণই হইবে ইহাও অসম্ভব নহে। তথাচ ( মহাভারত শান্তিপর্বের, মোক্ষপর্বের ২০৮/২৪) দেবগণের মধ্যে আদিত্যগণ ক্ষত্রিয়বর্ণ মকদ্গণ বৈশ্ববর্ণ, এবং কঠোর তপস্থায় অবস্থিত অখিনীকুমার ত্ইজন শৃদ্রলাতি।" এবং ইন্দ্র বলিয়াছিলেন যে "এই অখিনীকুমার ত্ই জন দেবগণের মধ্যে নিরুষ্ট, অতএব কেন ইহারা যজ্ঞীয় সোমপান করিবে ?

দেবতার সহিত ইহাদের তুলনাই হইতে পারে না, অতএব হে স্থানবর চ্যবন !
আপনি ওরূপ অনুরোধ করিবেন না।" "হে মহাপ্রব চ্যবন ! অখিনী কুমারের
সহিত একক সোমপান করিতে আমরা ইচ্ছা করি না।" "হে ধিজোত্তম । আমি
কথনই শুদ্র অধিনী কুমারের সহিত সোম পান করিব না।" ( অনুশাসন ।
১৫৬) ২৭— )

"দেবানাং ভিষজাবেতো ন ভাগার্হো ন দৈবতো ॥" ( ভবিষ্য, ১৯।৬৮ )

অতএব পূর্ব্বাক্তযুক্তি-শাস্ত্রনিচয়াভ্যাং নিশ্চীয়তে ন বঙ্গীয়া বোষবস্থাদয়ো ব্রাত্যক্ষত্রিয়া ইতি যত একস্থ কায়স্থস্থোৎপত্তে বিভিন্নেযু বিরুদ্ধমতে যু মতমেকং প্রমাণ্যত্বেনাভিদক্ষিৎদিত-মন্তৎপ্রাচ্যবদানং নৈকমপি প্রামাণ্যমাবহতি প্রদ্ধাং বা দ্রুদ্ য

পরস্ত এতেন দদর্ভেণ জগতি কাপি ব্রাত্যক্ষত্রিয়োহত্যস্ত নেব নাস্তীতি ন ক্রমঃ—তথাহি অধুনা অধর্মব্যতিকরে কালে আর্যরাজাভাবাৎ লোকদংহতিএন্থিশৈবিল্যাচ্চ প্রজা যথাকামং ছরাচরন্তি, দৃশ্যত ইদানীং কাশ্যাদাবার্য্যাবর্ত্তিহপি দেশে দ্রমাস্তাং ক্ষত্রিয়বিশোঃ কথা নাম, অনেকে ব্রাহ্মণা অপি পিতৃ-পিতামহপরস্পারয়া যথা কথঞ্চিত্বপনয়নসংস্কারনাম্বা স্কন্ধে সূত্রং নিদধতি ব্রাহ্মণেতি পরিচায়য়ন্তি কিন্তু নাক্ষরাণি পরিচিম্বন্তি গায়ত্রীমপি ন জানন্তি তেযাং কশ্চিৎ জলাদিভারং বহতি, কশ্চিৎ গবাশ্বশকটং চালয়তি, কিমধিকং সাক্ষাচ্ছ ত্রমেতৎ—

"এই অধিনী কুমারেরা দেবভার চিকিৎসক বটে, দেবভা নহে, স্কুভরাং ইহারা যজ্ঞভাগ গ্রহণ করিতে পারে না।" ( ভবিষ্য পুং ১৯।৬৮ )

অভএব পূর্বোক্ত যুক্তি ও শাস্ত্র সমূহ দারা নিশ্চিত হইল যে বলীয় ঘোষ বস্ত্র প্রভৃতি কারস্থাণ ব্রাত্য ক্ষত্রিয় নহে। যে হেতু একজন মাত্র কারস্থের উৎপত্তি বিষয়ে বিভিন্ন বিক্রদ্ধ মতের মধ্যে একটী মতকে প্রমাণরূপে গ্রহণ করিলে অভ্যাভ্য মত প্রামাভ্য হইতে স্থালিত হইয়া বায় স্কৃতরাং তাহার একটাও প্রমাণ হইতে পারে না, বা প্রদাই হইতে পারে না।

ফলতঃ এই প্রথম দারা ইহা বলিতেছি না যে জগতে কোর্থীও ব্রাত্যক্ষবির একবারেই নাই, তাহাই জানাইতেছি—এখন ধর্মনাশক কলিকাল, বিশেষভ একদা কশ্চিদ্রাজা ব্রাক্ষণঃ সূপকারত্বেন ভৃতকং রক্ষিত্বং কঞ্চিৎ কাশীবাসিনং দিবেদিকোপাধিকং ব্রাক্ষণং ব্রাক্ষণ্যং পরি-জ্ঞাতুমপৃচ্ছৎ—ভোস্থয়া সন্ধ্যা জ্ঞায়তে ন বেতি, তেন তিল-কোপবীতধারিণোক্তম্ অহং গায়ত্রীং জানামি ন তু সন্ধ্যামিতি, ততন্তেনোক্তং "রামা হো ধীমহি" ইয়মেব মম গায়ত্রীতি, পুনরপি রাজ্ঞা পৃষ্টং কম্মাৎ শিক্ষিতেয়ং গায়ত্রীতি, তেনোক্তং পিতুরিতি, পিতা তু মদীয়োহতীব জাপকঃ সন্ধ্যাপূজাদো স্থানিষ্টাতশ্চেতি। অনেকে তন্মাত্রমপি ন জানন্তি তথাপি তে ইত্যুচ্যন্তে ব্যবহ্রিয়ন্তে চ,ক্ষত্রিয়বিশোরপ্যেবমেবাবন্থা দৃশ্যতে-হিম্মন্ দেশে বহুশ ইতি।

হিন্দ্রাজা না থাকার সমাজবদ্ধন শিথিল হওয়ার যার যেমন ইচ্ছা দূষ্ণীয় আচার করিয়া থাকে। প্রত্যক্ষে দেখা যায়—এখন কাশী প্রভৃতি আর্যাবর্ত্তেও করিয় বৈশ্যের কথা আর কি বলিব ? অনেকানেক ব্রাহ্মণেরা ও পিতৃ পিতামহাদি প্রক্ষ পরম্পরায় যেন তেন প্রকারেণ নামে মাত্র উপনয়ন সংস্কার করাইয়া একটা পৈতা পরিয়া থাকে, এবং ব্রাহ্মণ বলিয়া পরিচিতও হয়, কিন্তু বর্ণজ্ঞান মাত্রও নাই, গায়ত্রীও জানে না, তাহারা অনেকে গঙ্গাজল বহন, বা গাড়োয়ান গিরি করিয়া জীবিকা নির্বাহ করে।

অধিক কি বলিব ? সাক্ষাৎ শুনিয়াছি—একদিন কোনও একটি বড়লোক বাহ্মণ, পাঁচক রাথিবার জন্ম একটা কাশীবাসী দ্বিবেদী বাহ্মণকে আনাইয়া তাহার বাহ্মণ্য পরীক্ষা করিবার জন্ম জিজ্ঞাসা করিলেন—"তুমি সন্ধ্যা জান কি না ?" সেই তিলক যজ্ঞোপবীতধারী হলেজী বলিলেন আমি গায়ত্রী জানি, সন্ধ্যা জানি না পুনর্ব্বার সেই বড়লোকটা বলিলেন তবে তুমি গায়ত্রীটা বল, ছবে বলিল "রামাহো পাঁমহি" ইহাই আমার গায়ত্রী। পুনর্ব্বার রাজা জিজ্ঞাসা করিলেন— "তুমি কাহার নিকটে এই গায়ত্রী শিথিয়াছ ? সে কহিল আমার পিতার নিকটে, আমার পিতা একজন বিশুদ্ধ ব্রাহ্মণ, জপ তপ্তা সন্ধ্যা পূজায় অত্যন্ত রত। আবার অনেক ব্রাহ্মণে "রামাহো দীমহি" ইহাও জানে না, কিন্তু তাহারাও সমাজে যদীদৃশে অধর্মব্যতিকরে সময়ে রাজা যুধিষ্ঠিরোহস্থাস্থৎ, তহি

"ব্রাত্যান্ত্র জায়তে বিপ্রাৎ পাপাত্মা ভূজ্জকন্টকঃ।
আবস্ত্যবাটধানো চ পুষ্পধঃ শৈষ এব চ॥
আলোমল্লন্চ রাজন্তাদ্ব্রাত্যানিচ্ছিবিরেব চ।
নটশ্চ করণশ্চৈব খণো দ্রবিড় এব চ॥
বৈশ্যান্ত্র জায়তে ব্রাত্যাৎ স্থধন্বাচার্য্য এব চ।
কারুষশ্চ বিজন্মা চ মৈত্রঃ সাত্ত্বত এব চ॥
ব্যভিচারেণ বর্ণানামবেদ্যাবেদনেন চ।
স্বকর্মণাঞ্চ ত্যাগেন জায়ন্তে বর্ণসন্ধরাঃ॥

ইত্যাদি মন্বাদিবচনানুসারেণ তথাবিধবিপ্রাণাং যথা বিধ্যু-প্রনাদিসংক্ষারাভাবাৎ, স্বকর্মসন্ধ্যাগায়ত্র্যাদিত্যাগাচ্চ ব্রাত্য-বিপ্রজ্ञাতত্বাৎ "ভূজ্জকণ্টকাদিবর্ণসংঙ্করত্বং," তাদৃশব্রাত্যক্ষত্রিয়া-পত্যানাং "ঝল্লমল্লাদি বর্ণসন্ধরত্বং" তাদৃশব্রাত্যবৈশ-পুল্রাণাঞ্চ "প্রধন্বাচার্য্যাদিবর্ণসন্ধরত্ব"ঞ্চাপাদ্য পৃথগ্জাতিত্বেন ব্যবাহরিষ্যৎ। অহোদ চ কালন্চিরায়গতঃ।

ব্রাহ্মণরূপে ব্যবস্থত হইরা আসিতেছে। এই প্রকার ক্ষত্রিয় ও বৈশ্যেরও এই প্রকারই ছর্দশা এতদেশে দেখা যায়। যদি এইরূপ ধর্ম বিপ্লবের সময় রাজা যুধিষ্ঠির থাকিতেন তবে—

ব্রান্ডা ব্রাঞ্চন হইতে জাত যাহারা, তাহারা পাপাত্মা ভৃজ্জকণ্টক আবস্তা বাটদান, পুস্পধ, এবং শৈষ। ব্রাত্য ক্ষত্রিয় হইতে জাতগণ ঝল্ল, মল্ল, নিচ্ছিবি, নট, করণ, খশ, ও দ্রবিড়। ব্রাত্য বৈশ্য হইতে জাত, স্থধনাচার্য্য, কারুষ বিজন্মা মৈত্র এবং দাত্বত নামে অভিহিত হয়।

পরস্পর ব্রাহ্মণাদি বর্ণের ব্যভিচার দোষে অবিবাহ্য-বিবাহে এবং আপন আপন বর্ণাশ্রমোক্ত কর্মত্যাগ করিলে মানব সম্কর জাতিরূপে পরিণত হয়॥

ইত্যাদি ম্বাদি বচনামুসারে ঐ প্রকার ব্রাহ্মণ, উপন্যুন সংস্কারাভাবে

যথেদানীং লোকসংহতিশাসনাভাবাৎ নাহারছ্ফীনাং জাত্য-ন্তরহং জন্মছ্ফীনাং কুণ্ডগোলকাদীনাং ন চাণ্ডালাদিজাতিত্বং, তথা ব্রাত্যাপ্ত্যানামপি নৈব বর্ণসঙ্করত্বমিতি।

ইঅনেব সমাজবিপ্পবাদধুনা বহব এব বহুপুরুষাদ্ব্রাত্যাঃ
কৈচিত্তাক্তযজ্ঞাপবীতাঃ কেচিদ্বা অত্যক্তসূত্রাঃ প্রাপ্তশূদ্রভাবা
দেশান্তরে ক্ষত্রিয়া বিশশ্চ ন সন্তীতি নোচ্যতে, পরস্তু তেষাং
কেচিদ্প্রকীসংস্কারা অপি পূর্ববিতনপিত্রাদীনাং শুক্রশোণিতসম্বন্ধাদ্বা প্রাক্তনকর্মবশাদ্বা তেজস্বিত্ব বৃদ্ধিমন্ত্র চাতুর্য্যাদিগুণযোগাচ্চ রাজকীয়লেখ্যাদিকর্মন্ত্র বিনিযুক্তাঃ "কায়স্থা" ইত্যুপাধিমাদধুঃ ন তু দ্রোগেব ময়ান্ত্যক্তশুক্রবন্ধীচৈঃ পতিতাঃ।

কা কথা ক্ষত্রিয়াণাং, ব্রাহ্মণানাং বিশামপি বিবিধন্থরাচরণেন দাস্থভাবাৎ শূদ্রত্বমূপপদ্যতে, তেনাপ্যনেকে ক্ষত্রিয়বিশঃ শূদ্রত্বং গতা অপি কর্মোপাধিনা "কায়স্থা" অভিধীয়ন্তে ইত্যনুমীয়তে, তথাহি প্রব্রজ্যাক্রইস্থ ব্রাহ্মণাদেদ্দাস্থামেব দণ্ডোহভিহিতো যথাহ যাজ্ঞবক্ষ্যঃ—

ও স্বকর্ম সদ্ধা প্রভৃতি ত্যাগে বাত্য ব্রাহ্মণ হইতে জনন প্রযুক্ত "ভৃজ্জকণ্টকাদি বর্ণ সঙ্কর, তথাবিধ ব্রাহ্য ক্ষত্রিয় পূত্রগণ "ঝল মল" বর্ণ সঙ্কর এবং ঐ প্রকার ব্রাত্য বৈশ্য পূত্র "স্থধন্বাচার্য্যাদি" বর্ণ সঙ্কর রূপ পৃথক্ জাতি বলিরাই ব্যবহার ক্ষরিতেন, হায় সেই কাল গিরাছে আর ফিরিবে না।

বেষণ এখন সামাজিক শাসনের অভাবে অথাত খাইলেও জাতিপাত হয় না, এবং জন্ম দোষেও কুও গোলকাদি নৃতন আর চাওাল জাতাাদি হয় না, সেরূপ এখন আর ব্রাত্য পু্লাদিও বর্ণসঙ্কর রূপে ব্যবহৃত হইতেছে না।

এখন এই প্রকার সমাজে বিপ্লব ঘটিয়াছে বিধায় অনেকেই অনেক পুরুষ যাবৎ ব্রাত্য হইয়া কেঁহ বা পৈতা ছাড়িয়াছে, কেহ বা পৈতাটা মাত্র রাখিয়াছে, কিন্তু শুক্তের মত আচার বিশিষ্ট হইয়া দেশাস্তরে ক্ষব্রিয় বা বৈশ্য না আছে যে তাংগ

"প্রব্যাবদিতো রাজো দাস আমরণান্তিকম্। বর্ণানামান্মলোম্যেন দাস্তং ন প্রতিলোমতঃ॥" (১৮৩)

"প্রব্রুটা সংন্যাসস্ততোহ্বসিতঃ প্রচ্যুতঃ। বর্ণাপেক্ষয়া দাস্থব্যবস্থামাহ—বর্ণানামিতি, ব্রাক্ষণস্থ ক্ষত্রিয়াদয়ং, ক্ষত্রিয়স্থ বৈশুশূর্দ্রে, বৈশুস্থ শূদ্র ইত্যেবমান্থলোম্যেন দাসভাবো ভবতিন প্রাতিলোম্যেন, স্বধর্মত্যাগিনঃ পুনঃ পরিব্রাক্তক্স প্রাতিলোম্যেনাপি দাসত্বমিয়ত এব, যথাহ নারদঃ—

বর্ণানাং প্রাতিলোম্যেন দাসত্বং ন বিধীয়তে। স্বধর্মত্যাগিনোহম্মত্র দারবদ্দাসতা মতা॥"

(ইতি ব্যবহারে মিতাক্ষরা)

ইত্থমমেকে দাসভাবমাপন্না গতা অপি শৃদ্ৰত্বং লিখন-পঠন-পাঠনাদিকৰ্মণি নিষ্ণাতাঃ সাধারণশূদ্ৰেভ্যো মহত্বং লব্ধবন্তঃ।

নহে, কিন্তু তন্মধ্যে কেহ কেহ ভ্রষ্টসংস্কার হইরাও পূর্ব্বতন পিছু পিতামহাদির শুক্র শোণিত সম্বন্ধ প্রযুক্তই হউক, বা নিজের অদৃষ্ট বলেই হউক ঐ ভেজ্বিতা, বৃদ্ধিমন্তা এবং চাতুর্ঘাদিগুণযোগে রাজকীয় লেথাদি কর্ম্ম নিযুক্ত হইয়া কারস্থ এই উপাধি ধারণ করিয়াছে বটে একনারে ভড়াক্ করিয়া মন্থ প্রভৃতি শুভূাক্ত শুদ্রের স্থায় অধংপাতে যায় নাই।

উক্তরপে ব্রান্তা ক্ষতিয়নিগের শুদ্রছে বিশ্বিত হইবার কথা নহে, কেন না শুধু ক্ষতিয়ের কথা কি বলিব ? ব্রাহ্মণ এবং বৈশ্যগণ ও বিবিধ দূষিতাচরণে দাসত্ব করিয়া শূদ্রত্ব লাভ করিয়াছে, এই কারণে অনেকানেক ক্ষত্রিয় বৈশ্য শূদ্রত্ব পাইয়াও কর্মোপাধি দারা "কায়ত্ব" নামে অভিহিত হইয়াছে। ইহার দৃষ্টান্ত এই যে ব্রাহ্মণ জাতি প্রব্রজ্ঞাপ্রম-ন্ত্র্ট হইলে তাহার দশু দাসত্ব, ইহা যাক্তবল্কা শ্বিবলেন—

বাহ্মণ সন্নাসাশ্রম হইতে ভ্রষ্ট হইলে সে মৃত্যুকাল পর্যাপ্ত ক্ষত্রিরের দান হইরা থাকিবে। সামাস্তাতঃ দাসত্বেব ব্যবস্থা এই রূপ—ব্রাহ্মণাদি জাতির সকলোম ক্রমে দাসত্ব হইবে, বিপরীত ক্রমে নহে। (১৮০)

অতএব কর্ম্মোপাধিনা কায়স্থনান্ধা খ্যাতা অপি বংশপরস্পরয়া পণ্ডিতপুত্রাঃ পণ্ডিতবৎ জাভ্যুপাধিং গতা ইতি নৈতৎসংশয়া-স্পাদং যতো রাজস্থাননামকেতিহাসে দৃশ্যতে ভগবতঃ শ্রীকৃষ্ণ স্থাপি দায়াদা যবনজাতো পরিণতা ইতি।

কিমধিকং যুধিষ্ঠিরোহপি ধর্মপুত্রো মূর্থং ব্রাহ্মণং শূদ্রবদ্দাস-ত্বেন ব্যবাহরৎ। যথা মহাভারতে—

ইহাতে মিতাক্ষরাকার এইরূপ বলেন—"প্রব্রজ্য অর্থ সন্নাদ, তাহা হইতে অবসিত, অর্থাৎ প্রচ্যুত। বর্ণাপেক্ষায় দাসত্বের ব্যবস্থা কহিতেছেন—বেমন বাক্ষণের দাস ক্ষত্রিয় বৈশ্য ও শুদ্র, ক্ষত্রিয় দাস বৈশ্য শৃদ্র, বৈশ্যের দাস শৃদ্র এই প্রকার অহলোম ক্রমে দাসত্ব হইয়া থাকে, বিপরীত ক্রমে অর্থাৎ শৃদ্রের দাস বৈশ্য ক্ষত্রিয় ও ব্রাহ্মণ, বৈশ্যের দাস ক্ষত্রিয় ও ব্রাহ্মণ এবং ক্ষত্রিয়ের দাস ব্রাহ্মণ এইরূপ ব্যক্তমে দাসত্বের মিন্নম নহে, কিন্তু স্বধর্মত্যাগী সন্মাদীর ব্যুৎক্রমেও দাসত্ব শাস্ত্র শিদ্র ইহা নারদ বলিয়াছেন—

একমাত্র স্বধর্মত্যাগী ছাড়া ব্রাহ্মণাদি বর্ণের ব্যুৎক্রমে দাসত্ব ইইতে পারে না, অতএব দাসত্বটা চতুর্ব্বর্ণে বিবাহের ভাষ অন্তলোমেই জানিবে, প্রতিলোমে নহে, (ইতি ব্যবহারকাণ্ডে মিতাক্ষরা)।

এইপ্রকার অনেকে দাসত্ব ও শূদ্র প্রাপ্ত হইয়াও লেখাপড়ায় শিক্ষিত হইয়া
সাধারণ শূদ্র হইতে শ্রেষ্ঠভাবে সমাজে পরিগৃহীত হইয়াছে। অতএব কর্মোপাধি
দারা তাহারা কায়স্থ নামে থাতে হইয়াও বংশ পরম্পবা কালক্রমে "পণ্ডিতের পুত্র
পণ্ডিতের মত জাত্যপাধিশাভ করিয়াছে, ইহা একাস্ত অসম্ভব মনে করা ঠিক নহে,
কেন না রাজস্থান নামক ইতিহাস গ্রন্থে দেখিতে পাই ভগবান্ শ্রীক্রম্থের বহুপরবর্ত্তী
বংশধরগণ মুসলমান জাতিতে পরিণত হইয়াছিল।

অধিক কি বলিব ? ধর্ম পুত্র পরমধার্মিক রাজা যুধিষ্ঠির মূর্থ ব্রাহ্মণকে শুদ্রের মত দাসত্ব কার্য্যে নিযুক্ত করিতেন—যথা মহাভারত—"গোবাসনা এই শ্লোক ছুইটার টীকাকার নীলকণ্ঠের অভিপ্রোত অর্থ এই—

মহারাজ যুধিষ্ঠিবের সম্ভোষার্থ বলীবর্দ পোষক অর্থাৎ ক্নয়াদি বৃত্তিবত ব্রাহ্মণ

"গোবাসনা ব্রাহ্মণাশ্চ দাসনীয়াশ্চ সর্বশঃ। প্রীত্যর্থং তে মহারাজ ধর্মরাজ্ঞো মহাত্মনঃ॥ ত্রিথর্ববিলিমাদায় দারি তিষ্ঠন্তি বারিতাঃ। (মহা. সভা. ৫১া৫—৬)

খত টীকাকার:—গোবাসনা বলীবদ্ধ পোষকাঃ ক্ষেত্রাদি-রভিমন্তো ব্রাহ্মণাঃ তথা দাসনীয়া দাসযোগ্যাঃ শূদ্রাদয়ঃ, ব্রাহ্মণা এব বা তাদৃশাঃ যথোক্তং ব্রাহ্মণানধিক্ত্য পুকরপ্রান্থ-ভাবে,—

> "যস্তা নৈব শ্রুতং রাজন্ ন গৃহীতং বিশাম্পতে। কামং তং ধার্মিকো রাজা শূদ্রকর্মাণিকারয়েৎ॥" ( হরিবংশ, ভবি ; ২৪।১৩ )

অস্মিন্ পক্ষে ত্রিথর্কং ত্রীণি যাজনাধ্যাপনপ্রতিগ্রহাঃ
দর্কাণি। থর্কাণি ক্যুক্তানি ধনলাভরূপফলহীনানি যেযাং তে
ত্রিথর্কা বিভাধ্যয়নসৎকর্মশূন্যত্বাৎ যাজনাদিহীনা ইত্যর্থঃ,
তৈব্রিথর্কসংক্ষ্ণঃ প্রদেয়ো বলিব্রিথর্কবিলস্তমিত্যর্থঃ। বারিতা
ইত্যনেন তেযামত্যন্তহীনতা দর্শিতা॥ ৫—৬॥
মহাভারতে চ।

এবং দাসযোগ্য শূদাদি, অথবা দাসবোগ্য ব্রাহ্মণগণ "ত্রিথর্ক উপহার" ( অর্থাৎ যে ব্রাহ্মণ বাজন অধ্যয়ন ও প্রতিগ্রহ এই তিন প্রকার রৃত্তিরহিত ব্রাহ্মণ, দত্ত উপহারকে "ত্রিথর্ক বলি" কছে ) লইনা দ্বারে অবস্থিতি করিতেছে দ্বোবারিক ভাহাদিগকে প্রবেশ করিতে বারণ করিয়া দেই ব্রাহ্মণদের হীনতা প্রকাশ করিতেছে। এই জাতীয় হীনবাহ্মণ সম্বন্ধ ছরিবংশের পৃষ্কর প্রাত্তাবে বলিয়াছে "যে ব্রাহ্মণ অধ্যয়ন করে নাই, অধ্যয়ন করিয়াও যে শাস্ত্রার্থ ব্রিতে প্রারেণ নাই, ধার্ম্মিক রাজা ঐ সকল ব্রাহ্মণ দ্বারা নিশ্চরই শৃত্তকর্ম্ম দাদ্য করাইবে" হরিবংশ, ভবি; ২৪।১৩ ) মহাভা; সভা; ৫১।৫—৬ )

"যে ন পূর্ব্বামুপাসন্তে দ্বিজাঃ সন্ধ্যাং ন পশ্চিমাম্। সর্ব্বাং স্তান্ ধার্মিকো রাজা শূদ্রকর্মাণি কারয়েৎ॥ ( অমু ; ১০৪।১৯ )

এতেন ব্রাহ্মণানামপি শূদ্রতোপপাদিতা কা কথা ক্ষত্রিয়-বিশামিতি। অপিচ— মহাভারতে—"ব্রাহ্মণঃ পতনীয়েয়ু বর্ত্তমানো বিকর্মস্থ। দান্তিকো হৃদ্ধুলোহপ্রাজ্ঞঃ শূদ্রেণ সদৃশো ভবেৎ॥" ( বন, ২১৬।১৪ )

অপিচ—"হিংসানৃতপ্রিয়া লুকাঃ সর্বকর্ম্মোপজীবিনঃ। কৃষ্ণাঃ শৌচপরিভ্রন্টা স্তে দ্বিজাঃ শূদ্রতাং গতাঃ॥" (শান্তি; সোক্ষ; ১৮৮) ১৩)

ইত্যাদিনা শাস্ত্রেণ ব্রাহ্মণাঃ শূদ্রা অভুবনিতিপ্রাপ্তম্। ইত্থং দ্বিজাতিভাবাদ্ভান্টা অপ্যনেকে ক্ষত্রিয়া বৈশ্যাশ্চ প্রাপ্ত-শূদ্রমঃ শোচাশোচাদো শূদ্রবদ্যবহারন্তোহপি বুদ্ধিনৈপুত্য-বলতো রাজ্ঞোধনগণলেখনাদিকর্মণি লক্ষাধিকারা অতীব সান্ধি-

মহাভারতেও আছে যে, যে ব্রাহ্মণ প্রাতঃ ও সায়ং সন্ধা না করে, তাহাদিগের দারা ধার্ম্মিক রাজা সেবাকর্ম্ম করাইবে। (অনু, ১০৪।১৯)

উপযুৰ্ত্ত প্ৰসন্ধ দায়া যথন ব্ৰাহ্মণেরই শূদ্ৰ উপপন্ন হইতেছে, তথন স্বধৰ্মন্ত্ৰই ক্ষ্যিয়ের ও বৈশ্যের যে শূদ্ৰত্ব হইবে ইহাতে আর কি বলা ঘাইতে পারে ?

আরও বলি—মহাভারতে দেখা বায়, যে ব্রাহ্মণ পাতিতাজনক নিষিদ্ধ কর্মের রত, অত্যন্ত অহলার বিশিষ্ট নিক্ষাই কুলসভূত এবং মূর্থ, সে শুদ্রতুলা হইয়া থাকে। (বন, ২১৬)১৪) অপিচ—যে ব্রাহ্মণ প্রহিংদা এবং মিথ্যাবাক্যে রত, লোভপরতন্ত্র; নিজের উপজীবিকার জন্ম সকল প্রকার কর্মাই করিয়া থাকে, শৌচ ও আচার-এই এবং ক্ষাবর্ণ, সেই সকল ব্রাহ্মণই শুদ্রভাতি হইয়াছে। (শান্তি, মোকা, ১৮৮।১৩) ইত্যাদি শাস্ত্র হারা জানা যায় যে পূর্বকালে ব্রাহ্মণই শুদ্র প্রাপ্ত

খ্যাৎ কায়ে ইব তিষ্ঠন্তঃ "কায়স্থেত্যচ্যন্তে" কালক্ৰমেণ তু তে কৰ্ম্মোপাধিং পরিত্যজ্য স্বভাবশূদ্ৰেভ্যঃ স্বমূচ্চকৈৰ্মন্যমানাঃ কায়স্থ ইতি পৃথক্চক্ৰঃ।

অস্মদেশে দেশান্তরে চাক্ষরবিষয়ে প্রসিদ্ধিরিখং বর্ত্তে যৎ "কায়েখী বাঙ্গলা" "কায়েখী নাগরী" ইতি দেশভাষয়া কায়স্থান "কায়েখ" ইত্যপত্রস্থ ক্রবস্তে।

এতৈ রাজাদীনাং ভৃতকৈঃ কর্ম্মবাহুল্যাৎ ক্রুতলিখনামু-রোধেনাবিশ্রান্তি লেখনীদ্রাবণয়া বিকলাঙ্গান্তি যান্যক্রমণি লিখ্যন্তে তান্যেব "কায়েথী বাঙ্গলা" "কায়েথী নাগরী" ইতি যুষ্যন্তে ইতি, এতেনাপি চ কায়স্থ ইতি কর্মোপাধিরেব প্রতীয়তে নতু জাত্যুপাধিরিতি, স্থতরামুপপন্নং "চতুর্থ একজাতিস্ত শুদ্রো নাস্তি তু পঞ্চনঃ" ইতি কৃতপ্রায়শ্চিত্তানামেষামুপন্যনাহ্ল স্বঞ্চেতি।

হইয়াছে। এই প্রকার দ্বিজাতি ধর্ম হইতে ভ্রষ্ট হইয়াও অনেক ক্ষত্রিয় ও বৈশ্য শুদ্র হইয়াও শৌচাশোচে শূদ্রের মত ব্যবহার করিয়াও বৃদ্ধিবলে রাজার ধনগণন ও ধন লেখনাদি কর্মে অধিকার প্রাপ্ত হইয়া সর্কাণ রাজার অভি সরিহিত চতুর্দ্ধিকে কায়ের অঙ্গপ্রত্যঙ্গের মত থাকিত বিধায় "কায়স্থ" এই উপাধি প্রাপ্ত হইয়াছিল, কালক্রমে তাহারা সেই কর্ম্মোপাধি ছাড়িয়া স্বভাব-শূদ্র হইতে নিজকে উচ্চ মনে করিয়া 'কায়স্থ" এই পৃথক্ জাতি স্থির করিয়াছে।

আমাদের দেশে এবং দেশাস্করে অক্ষর সম্বন্ধে এরূপ একটা প্রানিদ্ধি আছে যে. "কায়েণী বাঙ্গলা" ও "কায়েথী নাগরী", দেশ ভাষায় কায়স্থকে "কায়েথ" ব:ল, ঐ সকল রাজকীয় ধনাধ্যক্ষাদি পুরুষেরা কর্মানাহল্য প্রযুক্ত তাড়াতাড়ি লিথিবারু জন্ম অনবরত কলম চালাইয়া থাকে বিধায় অসম্পূর্ণ নে সকল টানা অক্ষর লিথিয়া থাকে যে কোনও আতিতে লিখুক না কেন, সেই সকল অক্ষর কৈই "কায়েথী নাগনী" কহে, ইহার দাবায় প্রতিপান হইতেছে যে "কায়ত্ব"

ন বা বঙ্গীয়া ঘোষবস্থাদয়ঃ সাধারণশূদ্রাঃ মশ্বাদিস্মৃতিযুক্তানাং শৃদ্রাচারাদীনাং তেষ্বসন্ত্রাৎ, তেযামতিনিন্দিতত্ত্ব
প্রমাণানি যদাহ মনুঃ—

"উচ্ছিন্টমন্নং দাতব্যং জীর্ণানি বসনানি চ।
পুলাকাশ্চৈব ধান্যানাং জীর্ণাশ্চৈব পরিচ্ছদাঃ॥
ন শৃদ্রে পাতকং কিঞ্চিৎ ন চ সংস্কারমহ তি।
নাস্থাধিকারো ধর্মেইস্তি ন ধর্মাৎ প্রতিষেধনম্॥"
ভারতেহপি—রাগদ্বেযোচ মোহন্চ পারুষ্যঞ্চ নৃশংসতা।
শাঠ্যঞ্চ দীর্ঘবৈরত্বমতিমানমনার্জ্রবম্॥
অমতঞ্চাতিবাদন্চ পৈশুন্থমতিলোভতা।
নিকৃতিশ্চাপ্যবিজ্ঞানং জননে শুদ্রমাবিশেৎ॥"
(পরাশর ভাষ্যপ্রত অনুশাসন)

উপদেশো ন কর্ত্তব্যা জাতিহীনস্থ কস্তচিৎ। উপদেশে মহান্ দোষ উপাধ্যায়স্থ ভাষ্যতে॥(অমু,১০।৪)

ইহা কর্মোপাধি, জাত্যুগাধি নহে, স্নতরাং নিশ্চিত হইল বে চতুর্থ জাতি শূদ্র, ইহা ছাড়া, আর পঞ্চন জাতি নাই, এবং প্রায়শ্চিত্ত করিয়া কারস্থ উপনয়নের অবোগ্য ইহাও উপপাদিত হইল।

বন্ধীয় ঘোষ বস্থ প্রভৃতিকে সাধারণ শৃদ্রও বলা যায় না, কেন না মহাদি ধর্ম-শাম্বে শৃদ্রের বেরূপ আচার ব্যবহার উক্ত হইয়াছে, তাহা ঘোষ বস্থ প্রভৃতিতে নাই, সীধারণ শৃদ্র যে অতি নিন্দিত তদ্বিয়ে প্রমাণ মন্থ বলেন—

শুদ্রকে ভূকাবশিষ্ঠ পাতের এঁট ছেঁড়া কাগড়, ধান হাড়াইয়া লইয়া তাহার পড়গুলি, পুরাতন ছেঁড়া পোষাক,দিনে। শুদ্রের কোনও কর্ম্মেই পাপ নাই, কোনও সংস্কার নাই, ইহাদের ধর্মে অধিকার নাই, অথবা ধর্ম বিষয়ে নিষেধও কাই, ইচ্ছা হুইলৈ ধর্মাকর্মা করিতেও পারে।

মহাভাবতে কথিত আছে — জন্মিবার সময়েই শুদ্রেতে রাগ বিষেষ মোহ

"ব্রাহ্মণাঃ ক্ষত্রিয়া বৈশ্যা ভোজ্যা বৈ ক্ষত্রিয়স্ত হ। বর্জনীয়াস্ত বৈ শৃদ্রাঃ সর্বভক্ষ্যা বিধর্মিণঃ ॥" (অনু,১৩৫।৩) শৃদ্রান্ত্রমথ যোভুঙ্জে স ভুঙ্জে পৃথিবীমলম্॥ (অনু,১৩৫।৫) শৃদ্রান্ত্রং গহিতিং দেবি সদা দেবৈর্ম হাত্মভিঃ। পিতামহমুখোৎস্টং প্রমাণমিতি মে মতিঃ॥
(অনু,১৪৩)১৮)

সর্বভিন্ধ্যরতির্নিত্যং সর্ববিদ্যাকরোহশুচিঃ।
ত্যক্তবেদস্থনাচারঃ স বৈ শূদ্র ইতি স্মৃতঃ।
( শান্তি মো. ১৮৯।৪১

যাজ্ঞবল্ক্যঃ—দাসবদ্ব্রাহ্মণানাঞ্চ বিশেষণে সমাচরেৎ। ধারণং জীর্ণবস্ত্রাণাং বিপ্রস্থোচ্ছিফভোজনম্॥ (১।১২০) অমৃতং ব্রাহ্মণস্থামং ক্ষত্রিরামং পয়ঃ ম্মৃতম্।

নিষ্ঠুবতা কর্কণ বাক্য শঠতা চিরবৈর অভ্যতিমান কৌটিল্য অপ্রিয়তা কলহপ্রিরতা বৈশুন্ত অতি লোভ পরনিন্দা এবং অজ্ঞতা ইত্যাদি দোষ প্রবিষ্ট হয়, স্কুতরাং শৃদ্রের রাগ ছেবাদি দোষ স্থতাব দিদ্ধ" (পরাশরভাষ্য ধৃত অমুশাসনপর্ক ) শৃদ্র জাতিতে বিল্যা শিক্ষা দিবে না, তাহাতে শিক্ষকের অত্যন্ত দোষ জন্মিবে। (অনু, ১০।৪) বাক্ষণ ক্ষত্রিয় ও বৈশ্য এই তিন জাতির অর ক্ষত্রিয়ের ভোজ্য, সর্বভক্ষ্য বিধর্মী শৃদ্রের অন্ন ভোজ্য নহে। (অনু, ১৩৫।৩) যে শৃদ্রান্ন ভোজন করে সে পৃথিবীর মল ভোজন করে। (অনু, ১৩৫।৫) হে দেবি! মহাত্মা মানবগণ জু দেবগণ শৃদ্রান্নের নিন্দা করিয়া গিয়াছেন, তাহাও বেদ দ্বাবা প্রমাণিত হইয়াছে। (অনু, ১৪৩।১৮) এবং ইহাই আমার মত। তাহাকেই শৃদ্র বলা হয়, যে যাহা তাহাই খার, যে সে কর্মই করে সর্বানা অপবিত্র, বেদাচারত্যাগী, অনাচারে পরিপূর্ণ। (শান্তি, মো, ১৮৯।৪১)।

যাক্তবন্ধ্য বলেন—'শূদ্র বিশেষভাবে ব্রাহ্মণের সম্বন্ধে দাসের স্থায় ব্যবহার করিবে, পুরাতন বস্ত্র ব্যবহার করিবে, এবং ব্রাহ্মণের উচ্ছিষ্ট ভোজন করিবে। বৈশ্যস্ত চান্ধমেবানং শূদ্রান্ধ রুধিরং স্মৃতম্ ॥
(ব্যাস, ॥৪।৬৮॥ হারীত, ॥২॥ অঙ্গিরা, আপস্তম্ব,)
"শূদ্রান্ধেনোদরক্ষেন যঃ কশ্চিন্মিয়তে নরঃ।
স ভবেচ্ছ্রুকরো গ্রাম্যো মৃতঃ শ্বা বাথ জায়তে॥"
(ব্যাস, ॥৪।৬৫॥ আপস্তম্ব, ৮।১১)

"ছঃশীলোহপি দ্বিজঃ পূজ্যো ন শূদ্রো বিজিতেন্দ্রিয়ঃ। কঃ পরিত্যজ্য ছুফীং গাং ছুহেচ্ছীলবতীং খরীম্॥

( পরাশর, ৮।৩২ )

শূজান্নং শূজসম্পর্কঃ শৃদ্রেণ চ সহাসনম্। শূজাজ্জ্ঞানাগমশ্চাপি জলস্তমপি পাতয়েৎ ॥ ( পরাশর, ১২।৩২ )

"কিঞ্চিৎদ্বেদময়ং পাত্রং কিঞ্চিৎপাত্রং তপোমরম্। পাত্রাণামপি তৎপাত্রং শূদ্রান্ধং যস্ত্র নোদরে॥ শূদ্রান্ধেনোদরস্থেন যঃ কশ্চিৎত্রিয়তে দ্বিজঃ। সভবেচ্ছৃকরো গ্রাম্যস্তস্ত্র বা জায়তে কুলে॥ (ব্যাস,৪।৪২)

<sup>(</sup>১।১২০) ব্যাস (৪।৬৮) হারীত। (২) অঙ্গিরা। (৫৭) ও আপস্তম্ব বলেন— ব্রাহ্মণের অ্বল অমৃত তুলা, ক্ষত্রিয়ার জলতুলা, বৈশ্যার অরই, আর শ্রার রক্তসদৃশ জানিবে। শ্রার উদরে থাকিতে থাকিতে যাহার মৃত্যু ঘটে, সে মরণাস্তে গ্রাম্য শ্কর অ্থবা কুকুর হইবে। (ব্যাস ৪।৬৫। আপস্তম্ব (৮।১১) বি

ব্রাহ্মণ হশ্চরিত্র হইলেও পূজাযোগ্য আর শূদ্র জিতেন্দ্রির ঋষিতুলা হইলেও সম্মানার্হ নহে, যেমন গাভী জৃষ্টা হইলেও তাহাকে ছাড়িয়া স্থশীলা গর্দ্ধভীকে কেইই দোহন করে না। (পরাশর, ৮।৩২)।

শুধান ভোজুন, শৃদ্ধের সহিত সম্বন্ধ, শৃদ্ধের সহিত একাসনে উপবেশন এবং শৃদ্ধের নিকটে অধ্যয়ন করিলে জাজ্জল্যমান ব্রাহ্মণ্য তেজও নষ্ট হইয়া যায়। (প্রাশ্ব, ১২।৩২—) ব্যাস বলেন—বেদজ ব্রাহ্মণকে ও তপস্থী ব্রাহ্মণকে

শূদ্রান্মেন তু ভুক্তেন মৈথুনং যোহধিগচ্ছতি।
যস্তান্মং তম্ম তে পুত্রা ন চ স্বর্গার্হকোভবেৎ॥
(বশিষ্ঠ, ৬৮৮।)

ন শূদ্রায় মতিং দহাৎ কৃশরং পায়সং দবি। নোচ্ছিন্টং বা মধুয়তং ন চ কৃষ্ণাজিনং হবিঃ॥ ( কুর্ম্ম, উপ, ১৫)

শ্মশানমেতৎ প্রত্যক্ষং যে শূদ্রাঃ পাপচারিণঃ।
তন্মাচ্ছুদ্রসমীপে চ নাধ্যেতব্যং কদাচন॥
ন শূদ্রায় মতিং দদ্যাৎ, নোচ্ছিষ্টং ন হবিষ্কৃত্যু।
ন চাম্যোপদিশেদ্ধর্মঃ ন চাস্থা ব্রতমাদিশেৎ॥
যশ্চাম্যোপদিশেদ্ধর্মঃ যশ্চাস্থা ব্রতমাদিশেৎ।
সোহসংবৃতং তমো ঘোরং সহ তেন প্রপান্থতে॥
(বশিষ্ঠ, ১৮)

দানের পাত্র বলিয়া নির্দিষ্ট করা যায়। কিন্তু শুদ্রায় যাহার উদরে স্থান পায় নাই,
সে পূর্ব্বাক্ত পাত্র হইতেও সংপাত্র। উদরে শুদ্রায় থাকিতে থাকিতে যাহার
মৃত্যু হয় সে ব্যক্তি মরণান্তে হয় গ্রামা শুকর হইবে, অথবা সেই শুদ্রকুলে
জন্মগ্রহণ করিবে (বাান ৪।০২) শুদ্রায় গ্রহণোত্তর যে পুল্রোংপল হয়, সেই পুল্র
শুদ্রের হইবে, ঐ পুত্র ছারা ব্রাহ্মণের স্বর্গ-গমনের সন্তাবনা নাই। (বশিষ্ঠ,
৬.৮) শুদ্রজাতিকে মন্ত্র, থিচুড়ি, পায়স দির উচ্ছিষ্ট মধু য়ত ক্রফাজিন এবং অপরাপর উৎকৃষ্ট থাত্য দ্রবা দিবে না। (কুর্মা, উপ, ১৫)

পাপাচার বিশিষ্ট শূদ্রজাতি প্রত্যক্ষ শাশান স্বরূপ জানিবে, এই কারণে শূদ্রের সমীপে বেদমন্ত্রোকারণ করিবে না। শূদ্রকে মন্ত্রপ্রদান উচ্ছিষ্ট যজ্ঞীয় বস্ত ধর্মো-পদেশ ও ব্রতোপদেশ করিবে না, যে ব্যক্তি শূদ্রকে ধর্মশিক্ষা বা ব্রতশিক্ষা করায়, সে ঐ শূদ্রের সহিত ভরষ্কর অসংবৃত নামক নরক প্রাপ্ত ইইবে। (বশিষ্ঠ, ১৮) শূদ্র যদি ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় ও বৈশ্রের নিকটে চাক্রী করিতে আবেদ, তবে প্রাতন

যশ্চ কশ্চিদ্দিজাতীনাং শূদ্রঃ শুক্রাযুরাব্রজেৎ। প্রকল্পা তম্ম তৈরাহুর্কৃত্তিধ র্মাবিদো জনাং॥ ছত্রবেফনপুঞ্জানি উপানঘ্যজনানি চ। যাত সামানি দেয়ানি শূদ্রায় পরিচারিণে॥ (পরাশরভাষ্যে ম, শান্তি)

"হৃতং ক্ষোদ্রং জলং পাদ্যমাসনঞ্চ নিমন্ত্রণম্। ভুক্তোচ্ছিন্টং ন ৰৈ দদ্যাচ্ছ্যুদ্রায় প্রাহ্মণঃ কচিৎ॥ ( রুহদ্ধর্মপু, উত্তর, ৪।১৮ )

'আমং শৃদ্ৰস্ত পৰানং পৰমুচ্ছিউমুচ্যতে। তন্মাদামঞ্চ পৰুঞ্চ শৃদ্ৰস্ত পরিবজ্জ য়েৎ॥

( রহৎপরাশর, ৪।৪ )

"যঃ শৃদ্রেণার্চিতং লিঙ্গং বিষ্ণুং বা প্রণমেন্নরঃ।
ন ভশ্ম নিক্তিশ্চান্তি প্রায়শ্চিত্রাযুতৈরপি॥
(রহন্নারদীয়, ১৪।৫৪ ইত্যাদি)

"শূদ্রমভ্যাগতং কর্মণি নিযুঞ্জ্যাৎ" (আপস্তন্ধ, ২।৪।১৯)

ছত্র পুরাতন পাগ্ড়িও পুরাতন বস্ত্র জ্তাও পাথা ইহাই তাহার প্রাপা বেতন নির্দিষ্ট করিবে, ইহাই ধর্মজ্ঞ ঋষিগণ বলিয়াছেন। (পরাশর ভাষ্যে মহা, শান্তি,)।

ব্রান্ধণে ঘত মধু পাধোয়ার জল জাসন নিমন্ত্রণ ও ভূক্তোচ্ছিট কনাচ শুনকে দিবে না। (বৃহদ্ধ পু. উত্তর, ৪।১৮) শুদ্রের আমানই পকান সদৃশ, পকার উচ্ছিট সদৃশ, এ হেতু শুদ্রের আমান ও পকান ছই বর্জন করিবে। (বৃহৎ পরাশর, ৪।৪) যে ব্রাহ্মণ শুদ্রের অঠিত শিবলিঙ্গ বা বিষ্ণু মূর্ত্তিকে প্রণাম করে, তাহার অবৃত প্রায়শ্চিত্তেও সেই পাপের উদ্ধার হয় না। (বৃহয়ায়দীয়, ১৪।৫৪ ইত্যাদি) আপস্তর্শ বলেন—শৃদ যদি অতিথিয়পে উপস্থিত হয়, তবে তাহারা কাইবেণ বা জলাদি আহ্রণ কার্য্য নিযুক্ত করিয়া পরে আহার করাইবে।

"শূদ্ৰূচ পাদাবনেক্তা" ( আপস্তম্ব, ১/২৬/১৫ ) স্বত্ৰ শ্ৰুতিরপি—"শবাহ পদ্ধা বা এতৎ শ্মশানং যচ্ছ্ৰুদ্ৰ ইতি"— "পদ্ধা পানযুক্তং জঙ্গমং শ্মশানম্ শূদ্ৰ ইতি" (মহা,অনু,১০/৫ টীকা)

এবং সকলশান্ত্রেম্বে শূদ্রাণাং হীনত্বং কীর্ত্তিতং, তৎ কি-মেতএব শূদ্রা বঙ্গীয়া দিজাচারা ব্রাহ্মণৈর্ভোগ্যানা বস্তুঘোষা-দয়ঃ কায়স্থা ইতি মনসি সমুদিতমপি পাপং স্পৃশেৎ, কথনে-২পি রসনা কলুষিতা স্থাৎ।

অপিচ শূদ্রাণাং গোপনাপিতাদয়ঃ সম্করবর্ণা এব সস্তো ব্রাহ্মণৈর্ভোগ্যান্নাশ্চ শাস্ত্রে বিহিতাঃ, তথাহি—

"নাপিতার্যমিত্রার্দ্ধসীরিণো দাসগোপকাঃ।

শূদ্রাণামপ্যমীষান্ত ভুক্তানং নৈব ছুষ্যতি ॥" (ব্যাসস, ৩।৫০) "দাসনাপিতগোপালকুলমিত্রার্দ্ধসীরিণঃ।

এতে শূদ্রেষ্ ভোজ্যামা য\*চাত্মানং নিবেদয়েৎ॥"
(পরা, ১১।২০॥ যম, ২০। যাজ্ঞঃ)

শ্রুতি বলেন—শূদ্র, পাদচারী শ্মশান। (মহাভা, অমু, ১০।৫ টীকা)
এই প্রকার সকল শাস্ত্রেই শৃদ্রের হীনত্ব কীর্ত্তিত হইয়াছে তবে কি ব্লুজাচার
বিশিষ্ট, এবং, ব্রাহ্মণেও যাহাদের অন্ন গ্রহণ করে সেই সকল গোষ বস্থ প্রভৃতি
কারগ্রই সেই শৃদ্র ? ইহা মনে করিলেও পাপস্পর্শ হয়, মূথে বলিলেও জিহবা
কলুবিভা হয়।

আরও বলি—শাস্ত্রে দেখা যার শুদ্রজাতির মধ্যে বর্ণসক্ষর গোপ ও নাপিত প্রভৃতি জাতিই উৎকৃষ্ট, এবং ব্রাহ্মণ ইহাদেরই অন গ্রহণ করিতে পারে, যথা— শুদ্র জাতির মধ্যে নাপিত, কুলমিত্র (যে শুদ্রের সহিত বংশ পরম্পুরা বন্ধুত্ব আছে) অর্দ্ধনীরী (যে শুদ্রের সহিত অর্দ্ধাংশ সম্প্রাভের নিয়মে ক্ষেত্র লগ্নিত কবা হয়) ভত্য ও গোপজাতির অন গ্রহণে ব্যাহ্মণের দোষ হয় না। (ব্যাস্ গ্রহ)

<sup>(</sup>মাপস্তম, ২।৪।১৯) আপস্তম আরও বলেন যে দ্বিজাতি, শূদ্র দারা পা গোয়াইবে। ( আপ, ১।২৬।১৫ )

"মার্দ্ধিকঃ কুলমিত্রশ্চ গোপালো দাসনাপিতো। এতে শৃদ্রের ভোজ্যারা যশ্চাত্মানং নিবেদয়েৎ॥" ( চতুর্বিংশতিমতে পরাশর মনু ৪।২৫৩ ভাষ্য )

ইত্যাদি বচনেন যদি শূদ্রবর্গাণাং নাপিতগোপাদয় এব রাক্ষণানাং ভোগ্যানাঃ সন্তশ্চ, হন্ত তহি কিং গোপনাপিতাদি-ভোহপি বঙ্গীয়কায়স্থা হীনা ঋষিকল্লৈর্রাক্ষণৈশ্চ ভোগ্যানা ভবেযুরিতি হস্তিনা পীড্যমানা অপি গলে শস্ত্র্যা বিধ্যমানা অপি রাক্ষণা ন স্বীকরিষ্যন্তি, ন বা বিদ্যান্তীতি। প্রত্যক্ষবিরোধাৎ, তথাহি দৃশ্যতে থলু বঙ্গীয়কায়স্থেষু বিদ্বাংশো বুদ্ধিসম্পন্না দিজা-চারা ধার্ম্মিকাশ্চ বিদ্বোক্ষণেরপি যাজ্যাশ্চ ভোগ্যান্নাশ্চেতি, পূর্ব্বোক্তনিন্তিশুদ্রাণাং নৈকমপি লক্ষ্ম বঙ্গীয়কায়স্থেষু দৃশ্যতে, অতএব ন তে তথাবিধাঃ শৃদ্রা ইতি ধ্রুবম্।

দাস, নাপিত গোপ, কুলমিত্র, আর্দ্ধনীরী, এবং যে শূদ্র আত্মসমর্পণ কবে, ইচাবাই শূদ্রের মধ্যে ভোজান্ন জানিবে। (পরা, ১১৷২০॥ যম, ২০॥ যাজবন্ধা) আর্দ্ধনীরী, কুলমিত্র, গোপ, ভৃত্য, নাপিত, এবং যে "আমি তোমারই" এই বলিয়া আত্মসমর্পণ করে, শূদ্রের মধ্যে ইহাদের অক্সই গ্রাহ্য। (চভুর্বিংশতি মতে পরাশর ভাষ্য (মন্তু ৪৷২৫৩)

পূর্ব্বোক্ত বচনরাশি দ্বারা বদি শূদ্র জাতির মধ্যে নাপিত ও গরলা প্রভৃতিই ব্রাহ্মণের ভোগাণান এবং উৎক্লষ্ট হয়, (কি খেদের বিষয়?) তবে গরলা ও নাপিত চইতেও কি বঙ্গায় কায়স্থ নিক্ষ্ট ? এবং উক্ত নিক্ষ্ট শূদ্রান্ত কি ঝিষক্স্প ব্রাহ্মণেরা ভোজন করিয়াছেন ? ইহা ত হস্তিপদ-দলিত বা গলায় ছুরিকা বিদ্ধ কবিলেও ব্রাহ্মণেরা স্বীকার করিবে না, বা বলিবে না। কেননা ? ইহাতে প্রত্যক্ষ বিক্ষ্ব, তাহাই জানিতেছি। দেখা যায়, বঙ্গীয় কায়স্থের মধ্যে প্রায়ে অনেকেই বিদ্বান, বৃদ্ধিমান্ দ্বিজের স্থায় সদাচারসম্পন্ন এবং ধার্ম্মিক, ইহাদেব অন্ন পণ্ডিত ব্রাহ্মণেও ভোজন করিয়া থাকেন, পূর্ব্বোক্ত নিক্ষ্ট শূদের একটা

অপিচ যদি ঘোষবস্বাদয়ো ব্রাত্যক্ষত্রিয়া ভবেয়ুস্তর্হি তে পিত্রাদিমরণে উদকাদিদাতারোহশোচাদিভাগিনশ্চ ন স্থ্যঃ, তথাহি শুদ্ধিচিন্তামণো যাজ্ঞবক্ষ্যঃ,—

> ন ব্রহ্মচারিণঃ কুর্যুরুদকং পতিতা ন চ। পাষণ্ডমাশ্রিতান্তেনা ন বাত্যা ন বিকর্মিণঃ॥

তহি কে তে কায়স্থা ইতি বিপ্রতিপত্তো সমুন্নততমাদিজাচারাঃ শূদ্রা এব তে ইতি বহুনি শাস্ত্রাণি যুক্তয়শ্চ জ্রেয়ঃ।
তথাহি—শূদ্রাণাং সমুন্নততমত্বে দিজাচারত্বে চ দিবিধং কারণং
রাজাকুগ্রহো দিজাকুগ্রহশ্চেতি। রাজাকুগ্রহাদ্ যে সমুন্নততমা
স্তেহ্যস্মিন্ দেশে বিরাজন্তি যথা "লালা" নামকাঃ কায়স্থা
মগধদেশাৎ পরিতঃ। বিষ্ণুপুরাণে (৪।২৪ অধ্যায়ে) শুদ্ধিতত্বে
চ দৃশ্যতে—

লক্ষণও ইহাদের মধ্যে দেখা যায় না, অতএব ইহারা সেই নিরুষ্ট শূদ্র নহে যে ইহা নিশ্চয়।

আরও বলি।—যদি ঘোষ বস্থ প্রভৃতিরা ব্রাত্য-ক্ষত্রিয় হইবে, তবে পিত্রাদির মরণে তাহাদের প্রেত্রক্রিয়া তর্পণ ও অশৌচে অধিকার থাকিত না, ইহা শুদ্ধি-চিস্তামণি গ্রন্থে যাক্তবন্ধ্য বলিয়াছেন। যে "ব্রহ্মচারী পতিত পাষণ্ডা-শ্রিত স্বর্ণচৌর ও ব্রাত্য ইহারা পিত্রাদির উদ্দেশ্যে উদকদানাদি প্রেণ্ট ক্রিয়া করিবে না।

এখন জিজ্ঞান্ত হইতেছে বে, তবে সেই বোষ বস্থ প্রতৃতি কায়স্থেল কে ?
কোন জাতি ? এতহন্তরে বলা হইতেছে বে—সমূমততম দ্বিজাচা শূদুই সেই
কায়স্থ, ইহা জনেকানেক শাস্ত্রে ও যুক্তিতে বলিতেছে, যথা—শূদুগণের সমূমত তমত্ব ও দ্বিজাচারত্বে হুই কাবণ, রাজার অনুগ্রহ ও ব্রাহ্মণান্ত্রহু, যাহারা রাজাব
অনুগ্রহে আত্মানতি লাভ করিয়াছে, তাহারা ভগলপুর প্রভৃতি জীন্তান্ত দেশে
"লোলা কায়স্থ" নামে প্রসিদ্ধা বিদ্ধু প্রাণে (৪০১৪) এবং শুদ্ধিত্বে দেখা "মহানন্দিস্ততঃ শূদ্রাগর্ভোদ্ভবোহতিলুক্কো মহাপদ্মানন্দঃ পরশুরাম ইবাপরোহখিলক্ষত্রান্তকারী ভবিতা, ততঃ প্রভৃতি শূদ্রাভূপালা ভবিষ্যন্তি" ইতি—

অতএবাসুমীয়তে মগধে নন্দো রাজা সর্ববিং ক্ষত্রজাতিং যদা অজয়ৎ তদা প্রভৃতি স্বজাতিপ্রেম্না স্বাভাবিকেন বহব এক শূদা রাজভৃতকাঃ (কায়স্থপদে (১) তেন রাজ্ঞা স্থাপিতা আসনিতি। তেন শূদাঃ কায়স্থপদমধিষ্ঠায় কেচিৎ কোষাধ্যক্ষা রূপকাদীনাং লেখনাদিকর্মানিযুক্তা লেখকাঃ (খাজাঞ্চি, মূহুরি, মুচ্ছুদ্দি, স্স্থাদার, পেস্কার, উজির, নাজির) কেচিচ্চ রূপকানাং গণনায়াং নিযুক্তা গণকাঃ (পোদ্দার) ইত্যান্ত্যুপাধিং ধারয়ন্ত্যের রাজপ্রসাদাদ্ধনশালিন আসন্।

"ততশ্চার্থ এবাভিজনহেতুর্ধনমেবাশেষধর্মহেতুরিতি" বিষ্ণু-পুরাণবাক্যং (৪।২৪।২১) সফলী কুর্ববস্তো লেখনপঠনাদো নিপুণাঃ সন্তশ্চ সমাজেহপরেভ্যো দেশান্তরীয়েভ্যঃ শুদ্রেভ্যশ্চ কুলেন শীলেন বিস্তয়া সদাচারেণ বৈচক্ষণ্যেন ধর্মাস্থ্রসানেন

ষায়।—''মুহানন্দির পুত্র শুদাগর্ভজাত অত্যন্ত লোভ-পরায়ণ মহাপদ্মা নন্দনামক রাজা দিতীয় পরশুরামের মত নিথিল ক্ষত্রিয়ংশ ধ্বংশকারী হইবে, তদবধি শুদ্দজাতি রাজা হইবে।'' এই কারণে অনুমান করা যায়, সেই কালে গয়া প্রদেশে সমাট নন্দ অনেকানেক ক্ষত্রিয় রাজাদিগকে পরাজয় করিয়াছিল, দেই অবধি স্বাভাবিক স্বজাতি প্রিয়তা-প্রযুক্ত অনেক শুদ্রকেই রাজাধিকরণে আয় ন্যুয়াদির লিখনাদি কায়স্থপদে নন্দরাজা নিযুক্ত করিয়াছিল, গে হেতু শুদ্রগণ কায়স্থপদে অধিষ্ঠিত হট্যা কেহ কেহ কোষাগ্যক্ষরপে জমা থরচ প্রভৃতির লিখন কার্যে "থাজাঞ্চি, মুন্তরি, মুচ্চ্ছাদি, স্বস্থাদার, পেস্থার, উজির, নাজির ও পোন্ধার'' ইত্যাদি উপাদ্ধি ধারণ করিয়া রাজাগ্যুগ্রহে ধনশালী হইয়াছিল।

"ত্যাৰে ধনই কুলের কাৰণ, ধনহ ধর্মের কাৰণ" এই বিষ্ণুপ্ৰাণের **বাক্যকে** 

মহায়াংসো জাতাং, ততশ্চ ব্রান্ধণৈরপানুগৃহীতান্তে গ্রাহাায়াঃ ব্যেচকুলৈরপি সম্বদ্ধা বভূবুঃ। ততঃ প্রভৃত্যেব প্রায়ঃ সত্যপি শূদ্রত্বে অপকর্ষসূচকং "শূদ্রেতি" জাত্যুপাধিমপহায় "কায়স্থেতি" কর্মোপাধিমপি জাত্যুপাধিত্বেনাশিশ্রিষুঃ। তদারভ্যৈব "কায়স্থ-কায়স্থেতি" জগতি প্রথ্যাতিং গ্রুমিতি।

বঙ্গীয়াস্ত ঘোষবস্থপ্রভৃতয়ঃ কায়স্থাঃ সাধুরভাৎ ধর্মভাবাৎ তপঃপ্রভাবাৎ ব্রাহ্মণান্মুগ্রহাৎ তৎসংসর্গতশ্চ সাধারণশূদ্রেভ্যুদ্ধ পরমৌন্নত্যং কৌলিন্যং গতাঃ।(তথাহি মনু, ১১।২৩৬—২৩৯)

"যদ স্তরং যদ রাপং যদ গৃং যদ ছক্তরম্। সর্বস্ত তপদা দাধ্যং তপো হি ছরতিক্রমন্॥ ব্রাহ্মণস্থ তপোজ্ঞানং তপঃ ক্ষত্রস্থ রক্ষণম্। বৈশ্যস্থ তু তপোবার্তা তপঃ শুদ্রস্থ দেবনম্॥"

(৪।২৪।২১) সফল করতঃ লেখা পড়ায় নিপুণ হইয়া সমাজে অপরাপর শুদ্র অপেকায় কুলে শীলে বিস্তায় সদাচারে এবং ধর্মায়ন্তানে শ্রেষ্ঠ হইয়া উঠিয়াছিল, তথন ব্রাহ্মণেরাও তাহাদিগকে অমুগ্রহ করিয়া অন্নগ্রহণ করিয়াছিলেন, এবং শ্রেষ্ঠ কুলেতেও কস্তার আদান প্রদান করিয়াছিল, তথন হইতে তাহারা "শুদ্র" "শৃদ্র" এই অপকর্ষস্চক জাত্যুপাধি পরিত্যাগ করিয়া "কায়স্থ" এই কর্ম্মোণাধিটাকেও জাত্যুপাধিরূপে আশ্রয় করিয়াছিল, সেই হইতেই "কায়স্থ" এই একটা জাতির মত জগতে প্রথাত হইয়াছে।

কিন্ত বঙ্গীর ঘোষ বস্থ প্রভৃতি কায়স্থের। উক্ত রাজামুগৃহীত কায়স্থ নহে, পরন্ত, তাহারা সচ্চরিক্রতা, ধর্মভাব, তপ:, প্রভাব এবং ব্রাহ্মণামুগ্রহে ও ব্রাহ্মণ সংসর্গবলে সাধারণ শূদ্রজাতি অপেকায় উন্নতির পরাকাঠা, এবং কৌলিগুলাভ করিয়াছিল। তথাচ মন্থ বলিয়াছেন, (১১।২৩৬—২৩৯) "বাঁহা অতান্ত হস্তর, বাহা ছম্প্রাণা, বাহা ছ্রাম এবং বাহা ছক্ষর, তংসমস্তই তপোবলে সাধন করা বায়,

## মহাভারতেহপি—

"তপো দমো ব্রহ্মবিত্বং বিতানাং, পুণ্যাবিবাহা সততারদানম্। থেষেতে বৈ সপ্তগুণাঃ বসন্তি, সম্যয় তাস্তানি মহাকুলানি॥ যেষাং ন বৃত্তং ব্যথতে ন যোনি, শ্চিত্তপ্রসাদেন চর্ত্তি ধর্মম্। যে কীর্ত্তিমিচ্ছন্তি কুলে বিশিষ্টাং ত্যক্তানৃতাস্তানি মহাকুলানি॥

অনিজ্যয়া কুবিবাহৈবেৰ্বদস্যোৎসাদনেন চ।
কুলান্যকুলতাং যান্তি ধর্মস্যাতিক্রমেণ চ॥
দেবদ্রব্যবিনাশেন ব্রহ্মস্বহরণেন চ।
কুলান্যকুলতাং যান্তি ব্রাহ্মণাতিক্রমেণ চ॥
বৃত্তস্থবিহীনানি কুলান্যপ্রধনান্যপি।
কুলসংখ্যাঞ্চ গচ্ছন্তি কর্যন্তি চ সহস্রশঃ॥
বৃত্তং যত্নেন সংরক্ষেৎ কিত্তমেতি চ যাতি চ।
অক্ষীণো বিত্তঃ ক্ষীণো বৃত্তস্ত হতোহতঃ॥

যেহেতু তপভাকে কেহই অতিক্রম করিতে সমর্থ হয় না। সেই তপঞা এই— ব্রাক্ষণের তপভা জ্ঞান, ক্ষত্রিয়ের তপভা প্রজাপালন, বৈশ্রের তপভা কৃষি বাণি-জ্যাদি, এবং শুদ্রের তপভা দ্বিজাতি সেবা।''

মহাভরতেও দেখা বায়—তপ্রা, ইন্দ্রিয়-সংবম, ঈশ্ব-ত্তি, দেবাচন, সংক্লে বিধাহ, সদা অন্নদান এবং সচ্চবিত্রতা এই সাতটা গুণ বাহাতে থাকে, তাহাই উৎক্লই কুল বলা যায়। যে কুলে চরিত্র স্থালিত নছে, বিবাহ দেবে যে কুল দ্বিত না ইইয়াছে, মনের শ্রদায় যে কুলে ধর্ম অনুষ্ঠিত হইয়া থাকে, কীভি অবিচ্চিন্ন থাকে, মিণ্যা ব্যবহার করা হয় না, সেই কুলকেই মহাকুল বলা যায়। দেবার্চন পরিত্যাগ, নীচকুলে বিবাহ, বেদ্ত্যাগ এবং স্বধর্মত্যাগে উৎক্লই কুলগু নিক্লই হইয়া থাকে।

দেবোত্তর সম্পত্তি বিনাশ, প্রদাস্থরণ এবং প্রাক্ষণের অপমান করিলে উৎকৃষ্ট কুল গুলিক ই ইইয়া যায়। দবিদ্র ইয়াও যাহাদেব চৰিত্র পাবিত্র পাকে, গোভিঃ পশুভিরশৈন্চ কৃষ্যা চ স্থসমৃদ্ধয়া। কুলানি ন প্রাহেন্ডি যানি হীনানি বৃত্ততঃ॥" (উদ্যোগ, ৩৬।২৩—৩১)

শূদ্রাশ্চারিত্রৰলাৎ ব্রাহ্মণবৎ পূজ্যা রাজানশ্চ ভবেযুঃ। তত্ত্তং মহাভারতে—

জ্যায়াংসমপি শীলেন বিহীনং নৈবপূজয়েৎ।
অপি শৃদ্ৰুঞ্চ ধৰ্মজ্ঞং সদ্বৃত্তমভিপূজয়েৎ॥ (অনু, ৪৮।৪৮)
কর্মজিঃ শুটিভির্দ্দিবি শুদ্ধাত্মা বিজিতেন্দ্রিয়ঃ।
শৃদ্রোহপি দ্বিজবৎ সেব্য ইতি ব্রহ্মাব্রবীৎ স্বয়ম্॥
সভাবঃ কর্ম চ শুভং যত্র শৃদ্রেহপি ভিষ্ঠতি।
বিশিষ্টঃ স দ্বিজাতেব্বৈ বিজ্ঞেয় ইতি মে মতিঃ॥
( অনু, ১৪৩।৪৮—৪৯)

ভাহারা "কুলীন" পদবাচ্য হইয়া অনেকানেক উৎকৃষ্ট কুলকে নিজের করায়ন্ত কবিতে পারে। অভএব যত্নপূর্বক চরিত্র রক্ষা করিবে, বিত্ত অভি তুচ্ছ, কতবার আদিয়াও থাকে যাইয়াও থাকে, কিন্ত ধনহীন হইয়াও সচ্চরিত্র ব্যক্তি সমাজে বড়ই থাকে চরিত্র নষ্ট হইলে দে জীবয়্ত হইয়া থাকে। যে কুল চরিত্র দোয়ে অধঃপতিত হইয়াছে, সে কুল, অশ্ব হন্তী এবং বিপুল ক্ষিলক্র ধন দ্বারাও উচ্চতা লাভ করিতে পারে না। (উদ্যোগ, ৩৬।২৩—৩১)

অধিক কি বলিব ? শূদ্রজাতি চরিত্র বলে ব্রাহ্মণের ন্যায় পূজা এবং রাজা হইতে পারে। ইহা মহাভারতে কথিত আছে—শ্রেষ্ঠজাতি ব্রাহ্মণও তুশ্চরিত্র হইলে সম্মানার্হ নহে, আর শৃদ্র যদি সচ্চরিত্র ও ধার্মিক হয় তবে সেওঁ পূজার্হ ইবে। (অমু, ৪৮।৪৮)

হে দেবি, পবিত্র কর্ম দারা যাহার আত্মা বিশুদ্ধ হইরাছে এবং যে ইন্দ্রিয় বর্গকে জয় করিয়াছে, তেমন শূদ্র ব্রাহ্মণবং পূজা হইবে ইহা রুহ্মা স্থাংই বলিয়াছেন। যাহার স্বভাব ও কর্মা বিশুদ্ধ দেই শূদ্রও দ্বিজ হইতে বিশিষ্ট, ইহাই সামাব মৃত। (অনু, ১৪৩/৪৮—৪৯)

"অভ্যুথিতে দম্যবলে ক্ষত্রার্থে বর্ণসঙ্করে।
সংপ্রমৃঢ়েরু ক্ষত্রের্ যতনোহভিভবেদ্বলী ॥
ব্রাক্ষণো যদি বা বৈশ্যঃ শুদ্রো বা রাজসভ্রম।
দম্যভ্যোহথ প্রজারক্ষেৎ দণ্ডং ধর্মেণ ধারয়ন্॥
(শাস্তি, রাজ; ৭৮।৩৫)

কিমুচ্যতে শূদ্রাণাং দ্বিজসাদৃশ্যং চারিত্রবলাদ্ ব্রাহ্মণ্যমপি ন তেষাং স্কুরাপং তথাচ মহাভারতে—

> "শূদ্রযোনে হি জাতস্থ সদ্গুণানুপতিষ্ঠতঃ। বৈশ্যন্থং লভতে ব্রহ্মন্ ক্ষত্রিয়ন্থং তথৈব চ। আর্দ্ধবে বর্ত্তমানস্থ ব্রাহ্মণ্যমভিজায়তে॥ (বন, ২১২।১১)

যভূ, 'ন যোনির্নাপি সংস্কারো ন শ্রুতং ন চ সম্ভতিঃ। কারণানি দ্বিজন্বস্থা বৃত্তমেব তু কারণম্॥ (১৪৩।৫০)

দেশে ব্যভিচার দোষে বর্ণ-সঙ্করের সম্ভাবনা হইলে, ক্ষত্রিয় (অমু ১৪০/৪৮)
জাতিকে পরাভব করিবার জন্ত দম্যুগণ প্রবল হইয়া উঠিলে এবং কিংকর্ত্তব্য
বিমৃদ ক্ষত্রিয় জাতিকে অপর কোনও জাতিতে যদি পরাভব করে, সেই সময়ে
রাহ্মণই হউক আর বৈশ্যই হউক অথবা শূদ্রই হউক তাহারাই ধর্মত রাজা
হইয়া দম্য ভয় হইতে প্রজাকুলকে রক্ষা করিবে। শূদ্রজাতি দিজ সদৃশ হয়
ইহা আর কভই বা বিচিত্র ? (শান্তি, রাজ, ৭৮/৩৫—)

চরিত্রবল থাকিলে শুদ্রজাতির ব্রাহ্মণত্ব লাভ করাও আশ্চর্য্য নহে, গোহাই মহাভারতে কথিত আছে—

শশূরেযোনিতে জন্মগ্রহণ করিয়াও যদি সে সদ্পুণ সম্পান হয়, তবে দেই শুদ্র প্রথমে বৈশাত্ব, পরে ক্ষত্রিয়ত্ব, ক্রমে সারল্যাদি গুণযুক্ত হইলে ব্রাহ্মণত্ব পর্যান্ত লাভ করিতে পারে। (বন, ২১২।১১)

যদিও যোনি, সংস্কার, বেদাদি শাস্তাধায়ণ বা দ্বিজের সম্ভতি ইহা দ্বিজ্ঞরে কারণ নৃহে, পরস্ত দ্বিজ্ঞরে কারণ পুত-চরিত্রই। (অনু, ১৪৩৫০) ইত্যাকুশাদনিকবচনেন বিজম্বকারণং ব্রন্তমেবোক্তং ন তু যোন্যাদি, তেন হি শূদ্রাণামপি বিজব্বতানাং ঘোষবস্বাদীনাং বিজম্বং কিমিতি নাকুজ্ঞায়তাম্ ইতি কশ্চিদ্বদতি তন্ন যুক্তং চরিত্রেম্ম প্রাশস্তঃ এবাম্ম তাৎপর্য্যাৎ অন্যথা—

"তপঃ শ্রুতিশ্চ যোনিশ্চ এতদ্ব্রাক্ষণকারণম্। (১২১।৭)

ইত্যানুশাদনিকবচনং ব্যাকুপ্যেৎ। ঈদৃশানাং শূলাণামে-বান্নপাকাধিকারোহস্থাপস্তম্বেনানুজ্ঞাতং, যথা—"আর্ঘ্যাধি-ষ্ঠাতা বা শূলাঃ সংস্কর্ত্তারঃ স্থ্যঃ" (২।৩)৪) অস্থ ভাষ্যং ত্রৈবর্ণিকৈ-রিষ্ঠাতা বা শূলাঃ সংস্কর্তারঃ স্থ্যঃ প্রকরণাদম্মস্থেতি গম্যতে, কিন্তু ন তদ্যোধাভক্ষণবদ্যবহারপথসারোহতীতি, এবমুদাক্তন্ত্র-ধৃতম্ ॥ ব্রাক্ষাণাদিয়ু শূদ্রস্থপক্তৃতাদিক্রিয়াপি চ" ইতি হেমাদ্রি-পরাশরয়ারাদিত্যপুরাণবচনং কলো তৎ নিষেধতি চ।

সাধুর্ত্তাদ্বাক্ষণাসুগ্রহাচ্চ শূদ্রাণাং পরমৌন্নত্যং ন বিস্মাত্র করং যথা হি—নারদো দাসীপুল্রঃ পবিত্রচরিত্রঃ সেবয়া ব্রাক্ষাণৈ-

এই অন্থাসন পর্বের বচন দারা দিজত্বের কারণ মাত্র সচ্চরিত্রকেই বলা হইষাচে কেবল যোজাদি নহে, তাহা হইলে শূদ্র হইলেও দিজসদৃশ চরিত্র ঘোরুবড়াদগেব দিজত্ব কেন অন্ধুমোদিত হইবে না ? ইহা কেহ কেহ বলিয়া থাকেন, তাহা উচিত নহে, কেননা উক্ত বচন দারা কেবল চরিত্রের প্রশস্ত্রতা মাত্র বলাই তাৎপর্য্য; যদি তাহা না হইবে তবে—

তপস্থা, বেদাধ্যয়ন ও যোনি এই তিনটীই ব্রাহ্মণত্বে কাবণ ( জন্ম ১২১।৭ ) এই অনুশাসন পর্ব্বের বচনের সহিত বিরোধ ঘটে। উক্ত প্রকাব শৃদ্রেরই ব্রাহ্মণের অন্নপাকেও অধিকার আছে, ইহা আপশুস্ব বলিয়াছেন—

• বথা ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রির ও বৈশ্রের ভৃত্য শূদ্র তাহাদের জন্নপাক, করিবে। কিন্তু তাহা শাস্ত্রীয় হইলেও গোসাপ ভক্ষণের মত ব্যবহারে আদত হয় নাই।

সচ্চবিত্রতা ও রাহ্মণের অন্বগ্রহে শৃদ্রের অত্যন্তি লাভকরা বিশ্বন্তে কথা

রসুগৃহীতস্তজনানি দীক্ষিতো যাজ্যশ্চ, জন্মান্তরে তু তপঃপ্রভা-বাৎ দেবর্ষিত্বং গতঃ। তদাহ স্বয়ং নারদঃ (ভাগবতে ১০৫) অহং পুরাতীতভবেহভবং মুনে দাস্তাশ্চ কস্তাশ্চন বেদবাদিনাম্। নিরূপিতো বালক এব যোগিনাং শুক্রাষণে প্রাবৃষি নির্বিবিক্ষতান্ ২৩ তে মযাপেতাথিলচাপলেহভঁকে দান্তেহধৃতক্রীড়নকেহসুবর্ত্তিনি। চক্রুঃ কুপাং যন্ত্রপি তুল্যদর্শনাঃ শুক্রাষমাণে মুনয়োহল্লভাষিণি ॥২৪॥ উচ্ছিন্টলেপাননুমোদিতো দ্বিজ্ঞঃ দক্তং স্মভুঞ্জে তদপাস্তকিল্লিয়ঃ। এবং প্রবৃত্তস্ত বিশুদ্ধচেতসস্তদ্ধর্ম এবাত্মক্রচিঃ প্রজায়তে॥॥২৫॥

নহে। তাই জানাইতেছি যেমন—নারদ মহর্ষি দাসীপুত্র হইয়াও সচ্চরিত্র ও ব্রাহ্মণ দেবার ফলে ব্রাহ্মণের অনুগৃহীত এবং দেই জন্মেই ব্রাহ্মণ কর্তৃক দীক্ষিত্ত ও বাজ্য হইয়াছিলেন, জন্মান্তরে তপঃপ্রভাবে দেববিত্ব লাভ করিয়াছিলেন। ব্রুয় নারদই একণা কহিয়াছেন (ভাগবত। ১০৫)

হে সুনিবব! আনি পূর্বজন্মে কোনও বেদক্ষ রাক্ষণের দাসীর গর্ভে জন্ম-গ্রহণ কবিয়াছিলাম, বর্ষাব চারিমাস ব্রাক্ষণেরা তীর্থাদি পর্যাটনে বাহির হইতেন না, আশ্রমেই থাকিতেন, তথন বালক অবস্থাতেই তাহাদের সেবা শুক্রায়ার নির্কু কইয়াছিলাম। ১২৩॥

বালক অবস্থায় আমি অতি শান্তবভাব ছিলাম, কোনও ক্রীড়াতে আনার আদস্কি ছিলনা, বালস্বভাব স্থলভ আমার চপলতাও ছিলনা, পরস্ত আমি বাহ্মণগণের অত্যস্ত অনুগত ছিলাম, তাঁহারা যথন যে কার্য্যের জন্ম অনুমতি করিতেন তথনই তাহা করিতাম, অথচ বেশী কণা কহিতাম না যদিও মুনিগণ সকলকেই সমভাবে দরার চক্ত্তে দেখিতেন, কিন্তু তথাপি আমার প্রতি বিশেষ-স্থাপে স্বেহু করিতেন ॥ ২৪॥

ব্রাহ্মণগণ অনুসতি করিলে আমি তাঁহাদের উচ্ছিটার দিনে একবার মাত্র আহাব করিতামু, তাহার প্রভাবে আমার সমস্ত পাপ বিদ্বিত হইয়া যায়, এইরূপে তাঁহাদের সেবা করিতে করিতে আমার অন্তঃকরণ নির্মান হইলে তাঁহা-দের অমুষ্ঠিত ধর্মে আমারও একান্ত প্রবৃত্তি জন্মে। ২৫। শতবৈশ্বং মেহনুরক্তস্থ প্রশ্রিতস্থ হতৈনসঃ।
প্রাদ্ধানস্থ বালস্থ দান্তস্থানুচরস্থ চ॥ ২৯॥"
শ্রেলাং গুহাতমং যতৎ সাক্ষাৎ ভগবতোদিতম্।
অন্ববোচন্ গমিষ্যন্তঃ রূপয়া দীনবৎসলাঃ॥ ৩০॥" ইতি
অবৈশ্বৰ প্রজ্জ্লন্তং দৃষ্টান্তং ঘোষবস্বাদীনামৌনত্যং নিবেদয়তি, তথা হি—তথাবিধদিজসংসর্গঃ শূদ্রাণাং পরমো ধর্মস্তমোভাবং তিরস্করোতি সন্তমভিব্যনক্তি অন্তর্বিমলয়তি জ্ঞানবিজ্ঞানান্তিক্যাদিসাধুরতং জনয়তি, তেন চ সদাচারাদিনা
শ্রেলাহিপি দিজাচারা দিজবন্মানমর্হতি। এতদেবাহ আমুশাসনিকবচনেন পরাশরভাষ্যে মাধবাচার্যঃ।
যথা—"রাগো দেষশ্চ মোহশ্চ পারুষ্যঞ্চ নৃশংসতা।
শাঠ্যঞ্চ দীর্ঘবৈরত্বমতিমানমনার্জ্জবম্॥
ভ্রমতঞ্চাতিবাদশ্চ পৈশ্বন্সমতিলোভতা।

যথন ব্রাহ্মণেরা দেখিলেন তাঁখাদের সেবা তৎপর আশ্রিত শ্রদ্ধাসম্পন্ন শাস্ত স্বভাব আমার আভ্যন্তরীণ পাপ নষ্ট হইয়াছে, তথন দীনদয়ালু ব্রাহ্মণগণ শাস্ত্রোক্ত. অতি গুহুতম জ্ঞানোপদেশ দ্বারা আমাকে দীক্ষাপ্রাদান করেন॥ ২৯—৩০॥

বান্ধণদেবায় বান্ধণের অন্তগ্রহে শুদ্রও পরম উন্নতি লাভ করিতে পারে ইহারই জলস্ত দুষ্টাস্ত ঘোষবস্থ প্রভৃতির উন্নতি তাহাই জানাইতেছি—

উক্তরপ ব্রাহ্মণের সংসর্গই শৃদ্রের প্রমধর্ম, তাহাতেই শৃদ্রের তুমোভাব দ্বীভূত হয়, সান্ধিকভাব উপস্থিত হয়; অন্তঃকরণ নির্মাণ হয়, জ্ঞান বিজ্ঞান ও আস্তিক্য প্রভৃতি উৎকৃষ্ট বৃত্তিগুলি জন্মায়, তাহাতেই আবার সদাচারের অন্তুষ্ঠান করিতে করিতে শৃদ্র দিজাচার বিশিষ্ট হইলে দ্বিজের স্থায় সন্মানার্হ হয়, ইহাই নাধবাচার্য্য প্রাশ্রভায়ে অন্তুশাসন পর্কের বচন দারা উপপন্ন ক্রির্য়াভ্রেন, যথা—

শূদজাতি জন্মিবার সময়ই রাগ, দেব, মোহ, নিষ্ঠুরতা, হিংসাঁপ্রিয়তা, শঠতা, চিরণক্রতা অত্যন্ত অহম্বার পঠতা সংকর্মে অপ্রবৃত্তি কলহ প্রিয়তা শৈশুন্ত লোভ নিকৃতিশ্চাপ্যবিজ্ঞানং জননে শূদ্রমাবিশৎ ॥
দৃষ্ট্বা পিতামহঃ পূর্ব্বমভিভূতস্ত তামদৈঃ।
দিজশুশ্রমণং ধর্ম্মং শূদ্রাণাঞ্চ প্রযুক্তবান্ ॥
নশ্যন্তি তামসা ভাবাঃ শূদ্রশ্য দিজভক্তিতঃ।
দিজশুশ্রম্যা শূদ্রঃ পরং শ্রেষােহধিগচ্ছতি ॥" ইতি

নৈতদাশ্চর্য্যং যথা সংগর্গশক্ত্যা রোগবিশেষাঃ পাপর্ত্তয়-শ্চৈকস্মান্মরান্তরং সংক্রামন্তি যত্নক্তং স্কল্রুতাচার্য্যেণ নিদান-স্থানে পঞ্চমাধ্যায়ে—

> "প্রসঙ্গালাত্রসংস্পর্শান্ধিঃশ্বাসাৎ সহভোজনাৎ। সহশ্য্যাসন্নাচ্চাপি বস্ত্রমাল্যানুলেপনাৎ॥ কুষ্ঠং জ্বশ্চ শোষশ্চ নেত্রাভিষ্যন্দ এব চ। উপসর্গিকরোগশ্চ সংক্রামন্তি নরান্বরম্॥"

কুটিলতা এবং অজ্ঞানতা প্রভৃতি অসদ্গুণ লইয়াই ভূমিষ্ঠ হয়, বন্ধা শূদ্রজাতিকে এই প্রকাৰ তমোগুণ দারা সমাচ্ছন দেখিয়া দিজগণের শুশ্রমায় তাহাদিগকে নিয়ুক্ত করিলেন, কারণ দিজসেবার শূদ্র তমোভাব বিনষ্ট হয়, দিজসেবার শূদ্র পরম উন্নতি লাভ করিতে পারে।

নস্বপ্রকৃতি ব্রাহ্মণের দেবারূপ সংস্থা প্রভাবে তমঃপ্রকৃতি শৃদ্রের তমোভাব বিনষ্ট হ্ওরা আশ্চর্য্যের বিষয় নহে, বেমন—সংস্থা শক্তিতে রোগবিশেষ এবং পাপরুত্তি একের শ্রীর হইতে অপরের শ্রীরে সংক্রামিত হয়, যথা স্ক্রতের নিদান হানের পঞ্চাধ্যায়ে কথিত আছে—

"পরস্পর বাক্যালাপে দেহ ম্পর্শে নিঃখাস সংলগ্ধে একত্র ভোজনে এক শহ্যায়
শরনে, একাসনে উপবেশনে অপরের বস্তু পরিধানে ও একের গায়ের উদ্ভূত
চন্দনাদি অন্তনেপ্ন ধারণে কুষ্ঠ, জর, পোষ, নেত্রাভিষ্যন্দ এবং বিস্থৃচিকা প্রভৃতি,
ঔপস্থিত রোগ একের শরীর হইতে অপরের শরীরে সংক্রামিত হয়, এবং প্রায়শিচন্ত বিবেক গ্রন্থে শ্লপাণি দেবলাদি ঋষিবচন দ্বারা উপপন্ন করিয়াছেন যে—

যত্ত্তঞ্চ প্রায়শ্চিত্তবিবেকে দেবলাদিভিঃ—

"সংলাপস্পর্শনিঃশ্বাসসহশ্য্যাসনাশনাৎ।

যাজনাধ্যাপনাদ্যোনাৎ পাপং সংক্রমতে নৃণাম্॥"
তথা পাপর্তীনামপি সংক্রমণে তবৈব হারীতেনোক্তং যথা—

"হন্যাদশুলঃ শুদ্ধস্ত শুদ্ধবাসেন শুধ্যতি॥" \*

অশুদ্ধশ্চ তমোভূতঃ শুদ্ধবাসেন শুধ্যতি॥" \*

অতএব শূদ্রাণাং দ্বিজশুশ্রাবৈ প্রমমঙ্গলহেতুঃ প্রমোধ্যঃ কথ্যতে, যদাহ রহৎপ্রাশরঃ—

"শূদ্রস্থা দ্বিজশুশ্রাষা পরমো ধর্মা উচ্যতে। অন্যথা কুরুতে কিঞ্চিৎ তদ্ভবেক্তস্থা নিচ্ফলম্॥ (২।১১) মনুরপি পরাশরভাষ্যবৃত্তঃ—

"বিপ্রাণাং বেদবিত্নষাং গৃহস্থানাং যশস্বিনাম্। শুশ্রুমিব ভু শূদ্রুস্থ ধর্ম্মো নৈঃপ্রেয়সঃ পরঃ॥

পরস্পর আলাপ, স্পর্শ নিংখাস এক শ্যায় শ্রন একাশনোপবেশন যাজন অধ্যাপন ও বিবাহাদি সংসর্গে মহুষোর পাপরুভিন্থনি সংক্রামিত হয়। এইরূপ পুণা ও পাপরুভি সংক্রমণ বিষয় মহর্ষি হারিতও বলিয়াছেন যে মহাপাপী ব্যক্তিনিজের সংসর্গশক্তি দারা পুণাাত্মার পবিত্রতা নষ্ট করিতে পারে, আবার মহাপ্ণাত্মাও নিজের পবিত্রতা সংক্রামিত করিষা পাপীর পাপবৃত্তি বিনাশ করিতে পারে, কেন না তমংস্বভাব পাপী পবিত্র ব্যক্তির সহবাসে বিশুদ্ধ হইয়া থাকে।

অতএব শৃদ্রের দিজ ক্রানাই পরম মঙ্গলের কারণ, ও পরম ধর্মা, ইকা বৃহৎ পরাশরে উক্ত হইরাছে, বথা—"শৃদ্রের দিজ সেবাই পরমধর্ম ইহা ছাড়িয়া অভ্য যে কিছু ধর্মান্ত্র্ছান করিবে তাহা নিফল হইবে (২০১১) পরাশরভাষ্য মন্ত্রও বলেন—

বেদবিৎ নিষ্পাপী গৃহস্থ আন্ধণের দেবাই শৃদ্রের পরম মঙ্গলঞ্জনক ধর্ম, আহ্ম-

<sup>\*</sup> ইহার বিস্তৃত বিবরণ ''বিজ্ঞান-কুস্থম গ্রন্থে আছে।

শুচিক্রৎকৃষ্ঠশুশার্ম্ম ছং শান্তোহনহং কৃতঃ।
ব্রাহ্মণোপাশ্রেয়ো নিত্যমুৎকৃষ্টাং জাতিমগ্নুতে॥
বিপ্রদেবৈব শূদ্রস্থা বিশিষ্টং কর্মাকীর্ত্তাতে।
যদতোহন্যদ্ধি কুকৃতে তদ্ভবত্যস্যা নিম্ফলম্॥"(১০।১২৩)
"ব্রাহ্মণস্থা তপোজ্ঞানং তপঃ ক্ষত্রস্থা রক্ষণম্।
বৈশ্যস্থা তু তপো বার্ত্তা তপঃ শূদ্রস্থা সেবনম্॥"
(মনু, ১১।২৩৬)

অতএব মহাভারতে২প্যুক্তং বিপ্রদেবাপরায়ণং শৃদ্রং ভগবতী লক্ষ্মীরপ্যাচ্ছ গোতি যথা—
"স্বাধ্যায়নিত্যেয়ু সদা দ্বিজেয়ু ক্ষত্রে চ ধর্ম্মাভিরতে সদৈব।
বৈশ্যে চ কুষ্যাভিরতে বসামি শৃদ্রে চ শুশুষণনিত্যযুক্তে॥"

ইত্থং সর্ববিশ্বিষেব শাস্ত্রে মুনিভিদ্বিজসংসর্গ এব শূদ্রাণাং কর্ত্তব্যত্বেনাকুজ্ঞাতম্। শূদ্রা অপি আস্ফেট্মুনিশাসনমঙ্গী-কুর্ববস্তম্ভথিবাচেক্রঃ কৃতকৃত্যাশ্চ বভূবুরিতি। তাদৃশা এব

ণের সেবায় ক্রতা অশান্তি দোষ ও অহঙ্কার নট হইয়া শূদ পণিত্র হয়, এবং ব্রাহ্মণকে আশ্রয় করিয়া থাকিলে শূদ ক্রমে উচ্চজাতি লাভ করিতে পাবে। ব্রাহ্মণের দেবাই শূদ্জাতির বিশিষ্ট কর্ম্ম, ইহা ছাড়িয়া যে অন্ত পুণ্যকর্ম করে তাহা তাহার নিম্ফল হয়॥ (১০।১২৩)

বান্ধণের তপস্থা জ্ঞানার্জন, ক্ষপ্রিয়ের তপস্থা প্রজাপালন, বৈশ্রের তপস্থা বাণিজ্যাদি, শৃদ্রের তপস্থা দ্বিজাতি দেবা ॥ ( মনু ১১।২৩৬ )

তত্ত্রব মহাভারতে উক্ত হইরাছে যে বিপ্রসেবাপরায়ণ শৃদ্রকে ভগবতী লক্ষী-দেবীও অন্থগহ করেন, তাহাতে তাহারা ধনী হয়। যথা—লক্ষীদেবী বলিরাছেন যে, স্বাধ্যায়সম্পন্ন ব্রাহ্মণ, প্রজাপালন তৎপর ক্ষত্রিয়, ক্ষবিবাণিজ্যরত বৈশ্রুও দিক্ষাতির সেবা পরায়ণ শৃদ্রেতে আমি (লক্ষ্মী) নিয়ত বাসকরি।

এই প্রকার সকল শাল্পেই ছিজদংসর্গ শুদ্রের একান্ত কত্তব্য বলিয়া মুনিগণ

ক্রিজোপকারকা ধর্মবিদঃ শূদ্রা সমাজে রাজভিরপি দিজবৎ সম্মানিতাঃ। তন্নিদর্শনং ভারতে (শান্তি, রাজ ৭৮।৩৮)

"অপারে যো ভবেৎ পারমপ্লবে যঃ প্লবো ভবেৎ। শূজো বা যদি বাপ্যন্তঃ সর্ববথা সানমইতি॥"

এতেনৈব কারণেন রাজা দশরথঃ পুত্রেষ্টিযজ্ঞে যুধিষ্ঠিরো-হপি রাজসূয়যজ্ঞে মান্যানাং শূ্দ্রাণামামন্ত্রণমনুজ্ঞাতং—যথা রামায়ণে ১।১০।২০

> নিমন্ত্রয়স্ব নৃপতীন্ পৃথিব্যাং যে চ ধার্ম্মিকাঃ। ব্রাহ্মণান্ ক্ষত্রিয়ান্ বৈশ্যান্ শূদ্রাংশৈচব সহস্রশঃ॥

এবং মহাভারতে চ—

"আমন্ত্রয়ন্ধং রাষ্ট্রেয়ু ব্রাহ্মণান্ ভূমিপানথ। বিশশ্চ মান্যান্ শূদ্রাংশ্চ সর্কানায়তেতি চ॥ (সভা,৩৩/৪১)

উপদেশ দিয়াছেন। শূদ্রগণও স্টের প্রারম্ভ হইতে মুনিগণের শাসন স্বীকার করিয়া সেইরূপই আচরণ করিয়া আসিতেছে, এবং ক্বতার্থশ্বগুও হইয়াছে। সেই প্রকার দ্বিজাতীর উপকারী ধর্মজ শূদ্রগাভিও সমাজে রাজার নিকটে দ্বিজের স্থায় সম্মান লাভ করিয়াছে। তাহার নিদর্শন যথা (মহাভারতে শাস্তি রাজ ৭৮/৩৮.)

নিরাশ্রাকে যে আশ্রা দান করে, অপার বিপদ হইতে যে উন্ধার কঁরে, সে
শূদ্ট হউক আর অন্তই হউক, সে নর্কতোভাবে সম্মানাই হইবে সমাজে তাদৃশ
শূদ্ও দ্বিজনমানাই বলিয়াই রাজা দশরথ পুত্রেষ্টিয়ক্তে এবং রাজা যুধিষ্ঠির রাজক্রেয়ত্তে শূদ্রেরও আমন্ত্রণার্থ অনুমতি দিয়াছিলেন, যথা রামায়ণ (১০০০)

সকল রাজগণকে নিমন্ত্রণ কর আর পৃথিরীতে যাহারা ধার্ম্মিক সেই সকল রাজন, কলির, বৈশুও অনেকানেক শৃত্যকেও নিমন্ত্রণ কর॥ এবং মহাভারতে, বথা—আমার রাজ্যের ব্রাহ্মন, ক্ষল্রিয় বৈশু ও সম্মানাই শৃত্যদিত কর। (সভা। ৩৩।৪১) অপিচ মহাভারত,

অপিচ—"যস্ত শূদ্রো দমে সক্তে ধর্ম্মে চ সততোখিতঃ।

তং ব্রাহ্মণমহং মন্যে রুক্তেন হি ভবেদ্ধিজঃ ॥"(বন,২১৬।১৪)ঃ ইত্যাদিভিঃ পূর্কোক্তিশ্চানুশাসনিকবচনৈঃ ( ৪৮।৪৮ )

শূদ্রাণাং দ্বিজবত্ত্বং মানার্হস্তং দশরথেন যুধিঠিরেণ চ তেযামান্দ্রণমাকলয্য গোডীয়ো রাজা আদিশূরোহপি পুত্রেষ্টিযজ্ঞে কান্যকুজাধিপ-বীরসিংহস্ত সমীপে সহশূদ্রৈঃ পঞ্চত্রাহ্মণানাম-দ্রুষ্থেৎ—যথা হি কায়স্থকুলদীপিকায়াম্ আদিশূরস্ত পত্রম্—

"নৃপতিস্কৃতিসারঃ স্বীয়বংশাবতারঃ, প্রবলবলবিচারো বীরসিংহাহতিধীর। ময়ি বরসথিতাস্তে ভূমিদেবান্ সশূদ্রান্ পুনরপি মম গোড়ে প্রাপয় ত্বং নিতান্তম্॥"

পত্রেহস্মিন্নামন্ত্রণবিষয়ভূতাঃ শূদ্রোঃ সহায়ভূতাঃ শিষ্যা বাজ্যা

যে শূদ্র জিতেন্দ্রির সতাবাদী সদা ধর্মপরায়ণ তাহাকে আমি ব্রাহ্মণ সদৃশ মনে করি, কেননা চরিত্রগুণেই ব্রাহ্মণ হইয়া থাকে। (বন। ২১৬।১৪)

ইত্যাদি বচন ও পূর্ব্বোক্ত অমুশাদন পর্বের বচন দ্বারা (৪৮।৪৮) শৃদ্রের দিজ সদৃশত্ব সম্মানার্হত্ব দশরথ ও যুধিষ্ঠির কর্তৃক আমন্ত্রণ জানিয়া গৌড়রাজ আদিশূরও পুত্রেষ্টিয়ক্তে কর্ত্তব্যাহ্রোধ কান্তকুজাধিপতি মহারাজ বীরসিংহের নিকটে পঞ্চ ব্রাহ্মণ ও পঞ্চ শৃদ্রের আমন্ত্রণ করিয়াছিলেন, যথা কায়স্থকুলদীপিকা গ্রন্থে আদিশৃধের পত্র—

'হে অতিধীর! মহারাজ বীরসিংহ! রাজার যোগ্যপুণাই আপনি জীবনের সার করিয়াছেন, আপনি নিজবংশে অবতার স্বরূপ, আপনার সৈত্য ও বিচার অত্যস্ত প্রবল, আপনার সহিত বন্ধুত্বও আছে, অতএব পুনর্কার অবশ্য অবশ্য ক্রএক জন ব্রাহ্মণ ও শুদ্র আমার গৌড় রাজধানীতে পাঠাইবেন।"

এই পত্রে নিমন্ত্রণের লক্ষ্য যে শৃত্র, তাহারা ব্রাহ্মণের সহায়স্বরূপ শিয়ই হউক

বা বোষবন্ধাদয়ে বিজবন্মান্যা এব প্রতীয়ন্তে ন তু বেতনগ্রাহিণো ভারবোঢ়ারোভ্ত্ত্যাঃ শূদ্রা ইতি, যতঃ—

> "মুদাগন্তকামা পুরাবাদ গোড়ান্,' সমাহার কোলাঞ্চদেশং ক্ষিতীশম্। নূপাজ্ঞাঞ্চ লব্ধু সদারাদিভূত্যাঃ, মহাযোগিনক্তে বভূবুঃ সশুদ্রাঃ॥"

অস্মিন্ শ্লোকে "দদারাদিভ্ত্যা" ইতি পৃথক্পদে স্থিতে-২পি পুনশ্চভূর্থপাদে "দশ্দ্রা" ইত্যুপাদানাৎ, অন্যথা "দশ্দ্রা" ইত্যনেনৈব ভৃত্যশূদ্রাণাং প্রতীতো পুনঃ "দদারাদিভ্ত্যা" ইত্যনেন পুনস্তৎপ্রতিপাদনং ব্যর্থং স্থাদিতি।

যত্ত্ব শৃক্তিঃ পরিচয়ং পৃচ্ছতি আদিশূররাজে প্রত্যুত্তরে কথিতং "কিঙ্করাভূম্বরাণাম্" ইতি তৎ কেবলং "বর্ণানামানু-লোম্যেন দাস্তং ন প্রতিলোমতঃ" ইতি যাজ্ঞবল্ক্যবচনেন (১৮৩) প্রতিপাদিতং শৃদ্রেষু স্বরূপযোগ্যং দিজাতিদাস্থমেব স্বীকৃত্য ব্রাহ্মণভক্তেঃ প্রাচুর্য্যং স্বধর্মখ্যাপনং বিনয়প্রকটনঞ্চ তৈঃ কৃত-

বা যজমানই হউক, এই গ্রের মধ্যে এক হইবে, দেই সহায়ভূত ঘোষবস্থ প্রভৃতিই দ্বিজবনান্ত ইহাই বুঝা যায়, কিন্তু মাইনে করা মুটে শুদ্র নহে, কেননা—•

ি (মুহাযোগী পঞ্চ ব্রাহ্মণ যেই গৌড়ে পূর্বেও কিছুকাল বাস করিয়াছিলেন, সেই গৌড়রাজ্যে আনন্দের সহিত গমনেচছু হট্য়া এবং মহারাজ বীরুসিংহের অস্মতি লইয়া স্ত্রী পুত্র ভৃত্য সমেত এবং পাঁচজন শৃদ্র সঙ্গে করিয়া কোলাঞ্চ দেশ হইতে চলিলেন।)

মুদাগন্তকামা এই শ্লোকে "সদারাদি ভৃত্যাং" এই একটা পদ সত্ত্বে পুনর্ব্বার চতুর্থপাদে "সশ্দ্রাং" এই পদের উপাদান রহিয়াছে, যদিও উক্ত শুদ্রেরাই মাইনে করা মুটে ভৃত্য হইবে, তবে আবার "সদারাদি ভৃত্যাং" বলিয়া ভৃত্যের পৃথক্ উলেথ করা নির্থক পুনক্ত হইয়া পড়ে। মিতি, যথা গৌরবিতেয়ু দেবামকুর্ববাণা ব্রাহ্মণা অপি দেবকঃ শ্রীঅমুকশর্মেতি লিপ্যাদৌ লিখন্তি, ব্রুবতে চ "তবাম্মি দাস" ইত্যাদি, ন ভূক্তিমাত্রেণ তে ভৃতিগ্রাহিণো দাসাঃ সত্যং ভবস্তীতি।

রাজ্ঞাপি গৌড়েশ্বরেণ তেষামচলাং বিপ্রভক্তিং ধর্মাদার্চ্য বিনয়ঞ্চাভিমত্য ধন্যবাদেন হর্মঃ সমুৎপাদিতঃ, অন্যথা সাধারণান্ ভৃতিগ্রাহিণো ভৃত্যান্ কঃ কদা সভায়ামিখং সাদরং পরিচয়ং পৃচ্ছতি নাম, কো বা তাদৃশগুণসম্পন্নান্ লিখনপঠন-নিষ্ণাতান্ শূদ্রান্ ভারং বাহয়তি, তে বা বহন্তি প্রত্যক্ষ-বিরোধাৎ।

ব্রাহ্মণা অপি তে ভট্টনারায়ণাদয়ো রাজসভায়াং নিজসন্মান-সূচকেন বিনয়বচনেন শূদ্রাণাং পরিচয়দানে বিদ্যাদিগুণবত্বা-মেবোল্লিথিতবত্তো ন তু লেশেনাপি ভূত্যত্বমিতি।

তবে এন্থলে এই একটা আশকা হইতে পারে, যে মহারাজ আদিশ্র পরিচয় জিজ্ঞানা করিলে সঙ্গীয় শুদ্রেরা প্রত্যুক্তরে বলিয়াছিলেন যে "কিক্করা ভূসুরাণাম্" আমরা রাহ্মণের কিক্কর—ভৃত্য, ইহার কারণ এই যে, যাজ্ঞবন্ধ্য সংহিতায় আছে ''চারি বর্ণের মধ্যে অফলোম ক্রমে—অর্থাৎ রাহ্মণের দাস ক্ষত্রিয়, বৈশু, শুদ্র হইবে, শুদ্রের দাস বৈশু ক্ষত্রিয় রাহ্মণ হইবে না, ইহা শাস্ত্র-প্রতিপাদিত নিজের স্বরূপ যোগ্য দাসত্ব স্বীকার করিয়া রাহ্মণ ভক্তির প্রাচূর্য্য স্বধর্মে অমুরাগ ও বিনয় নম্রতাই প্রকটন করা হইয়াছে। যেমন গুরুতর ব্যক্তিকে সেবা না করিলেও বলিয়া ও লিখিয়া থাকে যে "আমি আপনার সেবক" "সেবক শ্রীঅমুক শর্মা" কিন্তু বলা বা লিখা মাত্রই ব্রিতে হইবে না যে, সত্য সত্যই মাইনে করা চাকর।

রাজা আদিশ্বও শূদদের ব্রাহ্মণে অচলা ডক্তি, ধর্মাত্মাগ ও বিনয়াদি সদ্পুণ:দেঁথিয়া ধ্রুবাদের সহিত তাহাদিগকে সম্ভুট্ট করিয়াছিলেন। তথা হি—অথ শৃদ্রপরিচয়ঃ কায়স্থক্লদীপিকায়াম্—
"কে যৃয়ং নাম কিং বা কথয়ত ক্বতিনঃ স্বাগতাঃ কাপি দেশাৎ,
কোলাঞ্চাৎ পঞ্চ শৃদ্রা, বয়মপি নৃপতে! কিঙ্করা ভূস্করাণাম্।
ধন্যা যৄয়ং পৃথিবয়াং পরিচয়মখিলং ক্রত ভো বিপ্রভক্তাঃ,
শ্রুত্বোচুর্বিপ্রবর্ষয়াঃ সকলপরিচয়ং ভূপতেরন্তি চৈষাম্"॥১॥
অথ শৃদ্রপরিচয়ঃ।—স্কুক্তালিক্তাং বর এয় কুতী

ক্ষিতিদেবপদাস্থজচারুমতিঃ।
মকরন্দ ইতি প্রতিভাতি যতিঃ
দিজবন্দ্যকুলোন্তবভট্টগতিঃ॥ ২॥
স চ বোষকুলাস্থজভানুরয়ং,
প্রথিমেন্দুযশঃ স্থরলোকবশঃ।
সততং স্কর্মথী স্থমতিশ্চ স্থধীঃ,
শরদিন্দুপ্রয়োহস্থধি-কুন্দ্যশাঃ॥ ৩॥

যদি তাহাই না হইবে, তবে সাধারণ মুটে মজ্বুকে কোথায় এইরপে সমাদর করিয়া পরিচর জিজ্ঞাসা করিতে যার, এত একজন বড় রাজা আদিশুর। আর ঐরপ সদ্গুণসম্পন্ন শিখা পড়ায় শিক্ষিত শুদ্ধকে দিয়া কেই বা মুটের কাজকরার, ঐরপ শৃদ্ধও মোট বহিতে যার, এমন বিসদৃশ ব্যবহার ত সমাজে দেখা যার না, মা সরস্বতীর অনুগ্রহ হইলে নিতাস্ত অস্তাজ জাতিও সমাজে কিঞ্চিৎ সন্মান শীইরা থাকে।

ভটনারারণাদি ব্রাহ্মণেরাও নিজের সম্মানস্টক শূদগণের বিনয় বাকে।
পরিচয় দেওয়ায় সন্তই ইইয়া শূদ্রের পরিচয় দিবার সময় ভাহাদের বিদ্যা ও সদ্ভবেরই উল্লেখ করিয়াছিলেন, ঘুণাক্ষরেও ঘোষ বস্ত্র প্রভৃতি শূদ্রদের মুটেগিরির
কথা বলে নাই।

অথ শূদ্রপরিচয়—(কারস্কুলদীপকাগ্রস্থে) (আদিশূর জিজ্ঞাসা করি-লেন) হে কৃতি (পণ্ডিড) শূদ্রগণ ় ভোমরা কে ? কেনি দেশ হইতে আদিলে শ বস্থাধিপচক্রবর্তিনো বস্তুত্ন্যা বস্তবংশসম্ভবাঃ।
বস্থাবিদিতা গুণার্থ বিনিয়তং তে জয়িনো ভবস্ত নঃ॥
দশরথো বিদিতো জগতীতলে, দশরথপ্রথিতঃ প্রথমঃ কুলে।
দশদিশাং জয়িনাং যশসা জয়ী, বিজয়তে বিভবৈঃ কুলসাগরে॥৪॥

যশস্বিনাং যশোধরঃ সদা হি সর্ব্বসাদরঃ,
প্রমন্তসত্ত্বহুঃ শরৎ স্থবাংশুবদ্যশঃ।
প্রতাপতাপনোত্তপৎ দ্বিযালি যোধিদালিকো,
বিভাতিমিত্রবংশসিক্কুকালিদাসচন্দ্রকঃ॥ ৫॥
দ্বিজালিপালনার্থতোহপ্যসো চ হর্ষসেবকঃ,
কুলাম্ব জপ্রকাশকো যণাক্ষকারদীপকঃ॥ ৬॥

( শৃদ্রেরা কছিল ) হে রাজন্! আমরা পাঁচজন শৃদ্র ব্রাহ্মণের অন্তুগত ভূত্য, কোলাঞ্চ দেশ হইতে আদিয়াছি। (রাজা কছিলেন) তোমরাই পৃথিবীতে ধন্ম, বেহেতু এমন ব্রাহ্মণের দাস হইতে পারিয়াছ। হে ব্রাহ্মণ-ভক্তগণ! তোমরা বিস্তার করিয়া নিজের পরিচয় বল। তথন রাজ্বাক্য শ্রবণ করিয়া ব্রাহ্ম-ধ্রেই শৃদ্রগণের পরিচয় রাজ-সন্নিধানে বলিতে লাগিলেন।

্ শুদ্রের পরিচয় ) মহারাজ ! ইহার নাম "মকরন্দ ঘোষ," ইনি পণ্ডিত, ব্রাহ্মণভক্ত এবং পুণ্যশালীর অগ্রগণ্য। ইনি বন্দ্যবংশীয় ভট্টনারায়ণের আশিত, ইনি ঘোষবংশরূপ পঙ্কজবনে স্থ্যস্বরূপ, ইহার নির্দ্মল যশে স্বর্গলোক আলোকিত ইনি অতি বৃদ্ধিমান এবং বড় স্থুখী।

আর এই যে দেখিতেছেন—ইহার নাম 'দেশরথ বস্থ" ইনি কপ্রবংশজাত, শুনিয়া থাকিবেন, নিজপুণে জগদ্বিয়াত বস্থবংশীয়েরা বস্থায় রাজচক্রবর্তীসদৃশ, উক্ত বস্থবংশের ক্ষমতা ইক্রাদি অপ্রবস্থসদৃশ, তাঁহারা আমাদের সম্বন্ধে নিয়তই উংকর্ষ সাধন করেন। সেই বস্থবংশে ধনবান্ এবং যশ দারা দশদিক্ প্রকাশ করিয়াছেন।

ইহার নাম কালিদাস" ইনি মিত্রবংশসম্ভূত, এবং শ্রীহর্ষের শিষ্ম, ইনি সকলের আদরপায়ে, হনি শরৎকালীন চল্লের স্থায় নিম্মণ রশে শোভিড, এবং এমন

অয়ং গুহকুলোদ্ভবো দশরথাভিধানো মহান্, কুলামুজমধুব্রতো বিবিধপুণ্যপুঞ্জাম্বিতঃ॥ १॥ \* \* \*

ইথং ঘোষাদিচভুদ্ধানাং পরিচয়ো ভট্টনারায়ণাদিনা বিনয়সূচকৈঃ "দ্বিজবন্দ্যকুলোদ্ভবভট্টগতিঃ" ইত্যাদিবচনৈর্দত্তঃ।
পুরুষোত্তমদত্তপ্ত অভিমানদৃপ্তো বিচারিতবান্, "কিমিতি
মকরন্দঘোষাদিভিত্র ক্ষাণাং দাসবচনমসত্যমূচ্যতে? ইতি ন ভু
শূদ্রাণাং ত্রাক্ষণদাসবচনং গৌরবসূচকমিতি" সত্যং জ্রয়াৎ
প্রিয়ং জ্রয়াৎ ন জ্রয়াৎ সত্যমপ্রিয়ম্" ইতি নীতিমবিজ্ঞায়
সত্যমেব সততং বক্তব্যমিত্যেবং মন্থানঃ ত্রাক্ষণান্ নিবার্য্য
স্বয়্যমেবাত্মনঃ প্রিচয়মদাৎ, তেন তস্ত কৌলিন্যবিরুদ্ধমবিনয়মালক্ষ্য ভূপতিতক্ষৈ কৌলিন্যং ন প্রাদাৎ। তথা হি কায়স্থকুলদীপিকায়াম্—

"অহঞ্চ পুরুষোত্তমঃ কুলভ্দগ্রগণ্যঃ কৃতী, স্থদত কুলসম্ভবো নিখিলশাস্ত্রবিছোত্তমঃ।

বীরপুরুষ যে, ইনি ভয়ন্কর ব্যাত্মাদি হিংস্র জন্তুর মন্ততা বাহুবলে বিনাশ করেন, এবং ইহার প্রতাপানলে বৈরিবনিতা সকল দগ্ধ হইতে থাকে, কেবল ইনি দয়া করিয়া দস্যসকুল পথে ব্রাহ্মণদিগকে বিপদ হইতে রক্ষা করিবার জন্তু সঙ্গে আদিয়াছেন, অন্ধকারে দীপের ভায় ইনি মিত্রকুলকে প্রকাশ করিয়া-ছেন।৫—৬॥

ইহার নাম "দশরথ গুহ" ইনি একজন শ্রেষ্ঠলোক, নানাবিধ পুণ্যকর্মে ইনি বিখ্যাত, এবং নিজ কুলের মর্য্যাদা রক্ষায় তৎপর ॥१॥ \* \* \*

এইরূপে ঘোষ বস্থ মিত্র গুহের পরিচয় ব্রাহ্মণেরা বিনয়স্চক "এই •ভট্টনারায়ণে আশ্রিত—বা দেবক" ইত্যাদি রূপে পরিচয় দিয়াছিলেন।

কিন্ত পুরুষোত্তম দত্ত, নিজ প্রান্তিদোষে "কিন্তরা ভূস্তরাণাম্' ইঁহার অর্থ বিনর স্থচক না বুঝিয়া, অহঙ্কারে মনে করিলেন যে, কি আপদ্ মকরন্দ ঘোষ প্রভৃতি বিলোকিতুমিহাগতো দ্বিজবরৈশ্চ রাজ্যং প্রভো,
চকার নৃপতিঃ স তং বিনয়হীনতো নিন্ধুলম্॥"ইতি ৮॥
ইত্থং দক্তানাং বঙ্গেষু দেশভাষয়া বিবিধানি চ পাতানি
প্রাচীনানি শ্রায়ন্তে, যথা—

"দত্ত কার ভূত্য নয় সঙ্গে আগমন, বিপ্র সঙ্গে থাকি করি তীর্থপর্যাটন। রাজা কন নবগুণ কুলীনের মূল, বিনয় অভাবে দত্ত হইলা নিক্ষুল॥" "বোষ বস্থ গুহ মিত্র কুলের অধিকারী, অভিমানে বালীর দত্ত যায় গড়াগড়ী॥"

াবা সকলেই দাস না হইলেও কেন মিছামিছি ত্রাহ্মণদের দাস বলিলেন, ত্রাহ্মণের চাকর বলাত গৌরবের বিষয় নহে। পুরুষোত্তম দক্ত "সত্যকথা বলিবে বটে, যদি তাহা প্রিয় হয়, আর অপ্রীতিকর কথা সত্য হইলেও বলিবে না" এই নীজি জানিতেন না, জানিতেন সর্বাদা কেবল সত্য কথাই বলা উচিত, ইহা ভাবিয়া ত্রাহ্মণদিগকে বাধা দিয়া নিজেই নিজের পরিচয় দিলেন, তাহাতে আদিশ্র পুরুষোত্তম দক্তকে অবিনীত ধৃষ্ট দেখিয়া কৌলিন্যমর্য্যাদা হইতে চ্যুত করিয়া-ছিলেন।

( বথা কার্যস্কুলদীপিকাগ্রন্থে) আমি পুরুবোত্তম দত্ত, কুলীনের অগ্রাণ্য পুণাবান্ এবং সকল শাস্ত্রেই বিশারদ কেবল মহারাজের গৌড়রাল্য দৈথিবার জন্ম ব্রাহ্মণদের এক সলে আসিয়াছি। রাজা ইহা ওনিয়া বিনয়রূপে সদ্গুণ না থাকায় তাহাকে কুল রহিত করিলেন ॥৮॥

এই প্রকার দত্ত সম্বন্ধে বঙ্গদেশে বাঙ্গলা ভাষার অনেকানেক প্রাচীন গর শুনা যায় ভাষা উপ্লয়ে দেওয়া হইল।

গৌড়ীয় ব্রান্ধণের কৌলিন্ত প্রথা বন্ধন বিনি করিয়াছেন সেই দেবীবর ঘটক ড স্বকৃত কুলপঞ্জিকায় ঘোষ বস্থ প্রভৃতি শুদ্রের কৌলিন্সের পরিচায়ক যোষবংশ মহাবংশ বস্থবংশ সাদা, মিত্র কুটিল বড় দত হারামজাদা॥"

ইত্যাদি (কায়স্থকৈষ্টিভ)।

গোড়ীয়ব্রাহ্মণানাং কুলনির্ণায়কো দেবীবরঘটকোহপি বোষাদীনাং শূদ্রকুলীনানাং বিনয়সূচনায় নামান্তে দাসশূদ্রস্থ শাস্ত্রীয়তয়া শূদ্রবর্ণপরিচয়ায় চ তথৈব নির্ববন্ধ, যথা—

কাশ্যপে চৈব গোত্রে চ দক্ষনামা মহামতিঃ।
তক্ষ দাসো গোত্রমশ্য গোত্রে দশরথো বস্থঃ॥১॥
শাণ্ডিল্যগোত্রসম্ভূতো ভট্টনারায়ণঃ কৃতী।
সোকালিনশ্চ দাসোহয়ং ঘোষ-শ্রীমকরন্দকঃ॥২॥
ভরদ্বাজেরু বিখ্যাতঃ শ্রীহযো মুনিসভ্রমঃ।
দাসস্তম্ম বিরাটাখ্যো গুহকঃ কাশ্যপঃ স্মৃতঃ॥।
সাবর্ণগোত্রনির্দ্দিকৌ বেদগর্ভো মুনিস্থয়ম্।
তম্ম দাসো মিত্রবংশো বিশ্বামিত্রশ্চ গোত্রকঃ।
কালিদাস ইতি খ্যাতঃ শুদ্রবংশসমুদ্রবঃ॥৪॥
বাৎস্থগোত্রেরু সম্ভূতশ্ছান্দড়শ্চেতি সংজ্ঞিতঃ॥৫॥

বিনয়স্চক ভাহাদের নামের শেষ দাসশব্দ নিয়োগ করিরা শাস্ত্রবাক্ত রক্ষা করভঃ ঐরপই শ্লোক রচনা করিয়াছেন যথা—

মহা পশ্চিত দক্ষ কাশ্চপগোত্র, তাহার শিশু "দশরথ বস্তু দাস ॥১॥ শাণ্ডিল্য-গোত্র পণ্ডিত ভট্টনারাণ, তাহার শিশু বা যজমান সৌকালিণ্যগোত্র মকরন্দ 'ঘোষ দাস ॥২॥ ভরদ্বান্ধগোত্র পণ্ডিত শ্রীহর্ষ তাহার শিশু বা যুদ্ধমান কাশ্রপ-গোত্র "বিরাট্ গুহদাস" ॥৩॥ সাবর্ণগোত্র পণ্ডিতবর বেদগর্ভ তাহার শিশু বা যজমান বিশ্বামিতগোত্র শুদ্ধ কালিদাস মিত্রদাস ॥৪॥ ছান্দড় বাংস্তগোত্র ॥৫॥ অপিচ—পুরাকালাদভাষাবৎ বঙ্গেরু উত্তামধ্যমাধমজনের আবালরদ্ধ স্ত্রীর চ আদিশূরযজ্ঞে ব্রাহ্মণৈঃ দার্দ্ধমাহূতাঃ পঞ্চ-শূজা এবাচারাদিনবগুণযুক্ততারা মানার্হা ঘোষবস্থাদয়ঃ কুলীনা বভূবুরিতি প্রবাদো জাগভীতি, "ন হুমূলাজনশুডিং" ইত্যেত-ছচনমপি তেযাং সমুমততমশুদ্রসং প্রমাণয়তি।

অপিচ—পুরাকালাদভ্যাবৎ বঙ্গীয়ঘোষবস্থাদিভির্ধান্মিকৈ-রপি ধর্মাকর্মাণ নামনিয়াগে "অমুকঘোষদাস" "অমুকবস্থদাসং" ইতি শৃদ্রোচিতং দাসান্তং নাম প্রযুজ্যতে, মাসাশোচঞ্চ জননমরণে ব্যবহ্রিয়ত ইতি, লোকে পিতৃপিতামহাদিপরস্পরাব্যবহারেছপি বলবৎ প্রমাণং, যদাহ ভারতারস্তে টীকায়াং শ্রুতিঃ "কিংম্বিৎপুত্রেভ্যঃ পিতরাবুপাবতুরিতি" অস্থা অর্থঃ—পুত্রেভ্যঃ

বস্থ প্রাভৃতির নাম বা পরিচয় আর কিছুতেই পাওয়া যায় না, এবং "শৃদ কুলীন" এইরূপ অনেক স্থানে বলিয়াছেন, কিন্তু একটা বা আধটী শ্লোকেও ঘোষ বস্থ প্রভৃতিকে "ব্রাত্য ক্ষত্রিয় বলে নাই। অতএব স্পষ্টই নিশ্চয় হইল যে, বঙ্গীয় ঘোষ বস্থ প্রভৃতি কুলীনগণ "দ্বিজাচার সমূমততম সচ্ছুদ্র"।

আরও বলি—প্রাচীনকাল ইইতে অভ বাবং বঙ্গদেশে উত্তম, মধ্যম ও অধম
এবং আবাল বৃদ্ধবণিতার মধ্যে এইরপেই জনশ্রুতি চলিরা আসিতেছে বে,
আদিশ্রের বজ্ঞে পঞ্চ ব্রাহ্মণের সহিত আমন্ত্রিত ঘোষ বস্তু প্রভৃতি পাঁচজন
শূদ্রই আচার বিনয় বিভা প্রতিষ্ঠা তীর্থদর্শন, দেবদিজ শ্রন্ধা পবিত্র চরিত্র ও
দান, এই নবগুণ যুক্তবিধায় কুলীন হইতে পারিয়াছিলেন। শাস্ত্রে ভাছেই
জনরব এককালে নির্মূল হয় না'' ইহাতেও তাহারা বে সমূল্লতম শৃদ্র তাহাই
প্রমাণিত হইল।

় আরও বলি—প্রাচীনকাল হইতে জন্ম ধাবৎ বঞ্চীয় ঘোষু বস্থ প্রভৃতি কায়স্থগণ, বিবাহাদি ধর্মকর্মে নামের স্থানে "অমৃক ঘোষদাস" "অমৃক বস্থদাস" এইপ্রকার শুদ্রোচিত দাসাস্ত্রনাম,ও জন্ম মরণে মাসাশৌচই ব্যবহার করিয়া পুত্রাদিহিতার্থং যৎকিঞ্চিৎব্রতং নিয়মং পিতরো মাতাপিতরো পিতৃপিতামহো বা উপেত্য স্বীকৃত্য অবতুঃ, ব্রতং সম্যক্ পরি-পালয়ামাসতুঃ তদেব তম্ম পুত্রাদেঃ শ্রেয়ঃ সাধনমিত্যর্থঃ। মনুরপ্যাহ—

"বেনাম্ম পিতরো যাতা যেন যাতাঃ পিতামহাঃ।
তেন যায়াৎ সতাং মার্গং তেন গচ্ছন্পরিষ্যতে॥" ইতি।
অতএব, "আচারো বিনয়ো বিদ্যা প্রতীষ্ঠা তীর্থদর্শনম্।
নিষ্ঠারভিস্তপোদানং নবধা কুললফণ্ম॥"

ইত্যাদ্যক্তগুণবভায়াং সত্যামপি যে বোষাদীনাং ভট্টনারা-য়ণাদিব্রাহ্মণানাং বেতনগ্রাহিভ্ত্যত্বং ক্রবতে ন তে বিচার-চারুসতয় ইতি। তথাবিধাচারাদিগুণবভ্রেরে তে দ্বিজবচ্ছুদ্রাঃ সচ্ছুদ্রাঃ কথ্যন্তে, সচ্ছুদ্রত্বাদেব তে সদ্ব্রাহ্মণেরপি ধর্মজৈ-ভক্ষানাশ্চ যাজ্যাশ্চেতি। তথাচ বৃহৎপরাশরঃ—

আসিতেছে। লোকে পিড়পিতামহ পরম্পরা প্রচলিত বাবহারও বিশেষ প্রমাণরূপে গণা হয়। ইহা ভারতারন্তে টাকাকারগৃত শ্রুতিতেই বলেন, যথা—-"পুলাদির হিতার্থ পিড়পিতামহাদি কর্তৃক যে নিয়ম অনুষ্ঠিত হয়, তাহাই পুরু পৌতাদির মঙ্গলদায়ক। মন্তুর বলেন—

"পিতৃপিতামহ যে পথ অবলম্বন করিয়াছেন পুত্রাদিও সেই সংপথ অবলম্বন করিবে, তাহাতে পুত্রাদির দোষ হইবে না।"

এজন্তই "আচার বিনয় বিভা কীর্ত্তি তীর্থদর্শন দেবদিজ শ্রদ্ধা, পবিত্র চরিত্র তপস্থা ও দান, এই নর প্রকার গুণই কুলিনের লক্ষণ, উপর্যুক্ত যুক্তি ও প্রমাণদারা পরিপূর্ণরূপে নববিধ গুণসত্ত্বে যাহারা ঘোষ বস্থ প্রভৃতিকে ভটনারায়ণাদি রাক্ষণের বেতনভোগী মুটে চাকর বলে, তাহাদের বুজি সদ্সংবিচারে চারুত্ব নহে। সেই প্রকার সদাচার এবং সদ্গুণ আছে বিধায়ই ছোষ বস্থ প্রভৃতি কায়ন্থদিগকে "দ্বিদ্ধাচার শূদ্ধ" বা "সজ্জুদ্ধ" বলা যায়, সেজগুই "আমং শৃদ্রস্থ পকানং পক্ষাচ্ছিষ্টমূচ্যতে।
তথ্যাদামঞ্চ পকঞ্চ শৃদ্রস্থ পরিবর্জ্জয়েৎ॥
কণভিন্ধাং নিরাকুর্য্যাদ্ যদি কুর্য্যাদর্ব্ভিকঃ।
সচ্ছাদ্রাণাং গৃহে কুর্বন্ ন তদ্যোধেণ লিপ্যতে॥
বিশুদ্ধান্বয়সম্ভূতো নির্ব্তো মহ্যমাংসতঃ।
দ্বিজভক্তো বণিগ্রতিঃ স সচ্ছাদ্রঃ প্রকীর্ত্তিঃ॥৩০৪॥
"ব্রাহ্মণে ভক্তিমত্বস্ত দেবতারাধনে রতিঃ।
অমাৎসর্যাং স্থশীলম্বমেতৎ সক্ষ্যুদ্দলক্ষণম্॥"(রহদ্বর্মপু,১৪

তথাগ্নিপুরাণে২পি র্ষদানাধ্যায়ে— "শূদ্রাস্ত্র যে দানপরা ভবন্তি ব্রতান্বিতা বিপ্রপরায়ণাস্ত্র। অন্নং হি তেষাং সততং স্তুভোজ্যং ভবেদ্বিজৈদ্ উমিদং পুরাতনৈঃ॥"

উহাদিগের অন ধার্মিক সদ্মান্ধণেরাও গ্রহণ করেন, এবং তাহাদিগকে যাজন করেন। ইহাই রুহৎপরাশরও বলেন—

"শৃদ্রেব আনার পকার সদৃশ, আর পকার উচ্চিষ্ট সদৃশ, সেহেতু শৃদ্রের আমার ও পকার উত্তরই বর্জনীয়, এমন কি শৃদ্র হইতে তঙ্লকণা পর্যন্তও ভিক্ষা করিবে না, বরং বাহার আর অন্ত কোনরূপ উপজীবিকা নাই, সেই শৃদ্রের আমার ভিক্ষা করিতে পারে। কিন্তু উক্ত সচ্চুদ্রের গৃহে সকলেই আমার গ্রহণ করিতে পারে, তাহাতে ব্রাহ্মণের কোনও দোষ হয় না।

তাহাকেই সচ্চূদ্ৰ বলা যায়, যে বিশুদ্ধবংশে জাত, মন্থ মাংসভোজী নহে, ব্রাহ্মণভক্ত ও বাণিজ্য ব্যবসায়ী। "বৃহদ্ধর্মপুরাণে উক্ত আছে (১৪) ব্রাহ্মণে ও দেখতায় ভক্তি, মন্ততা না থাকা, এবং সচ্চরিত্রতাই সচ্চূদ্রের লক্ষণ। ৩০৪॥

অগ্নিপুরাণের বৃষদানাধ্যায়ে কথিত আছে যে—

ে "যে শূদ্র দান ব্রত ও ব্রাহ্মণের অন্তুগত, তাহাদের অন্ধ্র ক্রভোজা, অর্থাৎ ইহাতে শূদ্রান্ন ভাবিয়া ইতস্ততঃ করিবে না, উক্তরূপ ব্যবহার শ্রাচীন ব্রাহ্ম-ণেরাও পুঝাকাল ২ইতে দেখিয়া আদিতেছেন।" ইত্যাদিবচনাৎ সচ্ছ্,দ্রেতরাণামেবান্নং নিন্দিতত্ত্বন প্রাক্-প্রতিপাদিতমিতি। ঈদৃশানামেব সক্ষ্,দ্রাণাং বৈশ্যবচ্ছোচা-চারাদিকং ঋষিভিরকুজ্ঞাতং—তথাচ শুদ্ধিচিন্তামণো যাজ্ঞবল্ক্যঃ—

> "ক্ষত্ৰস্ত দ্বাদশাহানি বিশাং পঞ্চদৈব তু। ত্ৰিংশদ্দিনানি শূদ্ৰস্ত তদৰ্দ্ধং ন্তায়বৰ্ত্তিনঃ॥

ন্থায়বর্ত্তিনঃ শ্রেকরা দিজশুশ্রা-পঞ্চ সহাযজ্ঞাদিশূদ্রবিহিত-ক্রিয়ারতস্থ মাসার্দ্ধমশোচমিত্যর্থঃ। তথাচ মনুঃ—

"শূদ্রাণাং মাসিকং কার্য্যং বপনং ন্যায়বর্ত্তিনাম্। বৈশ্যবচ্ছোচকল্পশ্চ দ্বিজোচ্ছিফীস্থ ভোজনন্॥" ইতি। অস্মাভিস্ত প্রাচীনানাং ঘোষবস্বাদীনাং দৃষ্টং প্রত্যক্ষতঃ সদাচরণং, তথাহি তে বেদমন্ত্রবর্জ্জং ব্রাহ্মণবৎ তান্ত্রিকীং সন্ধ্যো-পাসনাদ্যাচরন্, প্রাতর্মধ্যাত্নে অশুচিশঙ্কায়াঞ্চ শিরোনিমজ্জমস্বান্,

পূর্ব্বোক্ত বচন সমূহ দারা ইহাই প্রতীয়মান হইতেছে যে উক্ত সচ্চূদ্র ঘোষ বস্থ প্রভৃতি ভিন্ন, অপর শূদানই নিন্দনীয় বলিয়া মহাদি বচন দারা প্রতিপাদিত হইয়াছে। এবং উক্ত ঘোষ বস্থ প্রভৃতি সচ্চূদ্রেরই বৈশ্রের স্থায় শৌচ ও আচারাদি ঋষিরা অন্থমোদন করিয়াছেন যথা—শুদ্ধিচিস্তামণি গ্রন্থে যাজ্ঞবন্ধ্য ঋষির উক্তি—

"ক্ষ্তিয়ের বারো দিন, বৈশ্যের পনের দিন, শৃদ্রের ৩০ দিন অশৌচ জানিবে, কিন্তু স্থায়বন্তী শৃদ্রের অশৌচ বৈশ্যের স্থায় পনের দিন, জানিবে। যে শৃদ্র শ্রুনার সহিত দিজসেবা এবং পঞ্চ মহাযজ্ঞাদি শৃদ্রোচিত ক্রিয়াতে রত, তাহাকে স্থায়বন্তী শৃদ্র কহে, তাহাদের অশৌচ পনেরদিন। একথা মন্তুও বলেন—

শমহাগুরু নিপাতে শৃদ্রেও একমাসে শিরোমৃগুন, কিন্তু স্থায়বতী শৃদ্রের বৈশ্যেরস্থায় পনেরদিন অশৌচবিধান, এবং ব্রাহ্মণের উচ্ছিষ্ট ভক্ষণ, স্থায়বতী শৃদ্রের লক্ষণ জানিবে ⊪

আমরা প্রাচীন ঘোষবস্থ প্রভৃতি কুলীন কায়ত্বের আচরণ স্বচক্ষে প্রত্যক্ষ করিয়াছি-যে, তাহারা বৈদিক মন্ত্র ছাড়া তান্ত্রিক সন্ধ্যোপাসনা ব্রাহ্মণের স্থায় স্বেউদেবতামপূজ্য়ন্, বিপ্রপাদোদকমপি বন্, ভক্ত্যা বিপ্রোচ্ছিউং শিরঃস্পর্শমগৃহুন্, বাহ্মণান্ দেববদমন্যন্ত।

তেষাং কুলে বিধবা অপি ব্রহ্মচর্য্যমাচরন্, নিরাভরণা শুক্ল-বস্ত্রবদানা মুণ্ডিতশিরস্কা দেবদিজব্রতাদিপরায়ণা একভক্তং হবিষ্যং বা ভুঞ্জতে, ভূশয্যামধ্যশেরত, কিমধিকেন বেদ্মন্ত্র-যজ্ঞোপবীতাদিবর্জং ব্রাহ্মণবত্তেহন্বতিষ্ঠন্, কেবলং ধর্মভীরবঃ শাস্ত্রশাসিতাশ্চ নোপনয়নং স্থীচক্রুঃ।

তথাচ তেষামুপনয়নাভাবে শাস্ত্রং—যদাহাপস্তন্বঃ (১।১।৬) "অশ্দ্রাণামস্থ উকর্ম্মণামুপানয়নং বেদাধ্যয়নমগ্র্যাধেয়ং ফলর নিষ্ঠ চকর্মাণি" অস্থৃ ভাষ্যং—অশ্দ্রাণাং শৃদ্রবিজ্জি তানাং ত্রয়াণাং বর্ণানাম্ উপানয়নাদয়ো ধর্মাঃ, উপানয়নমুপনয়নম্ ইতি। আচার্য্যচূড়ামণিনা আচারচন্দ্রিকায়ামিখমেব ব্যবস্থাপিতম্॥

করিতেন, প্রাতঃকালে মধ্যাক্তে এবং অশুচি স্পর্শে অবগাহন স্থান করিতেন, আপনাপন ইষ্টদেবতার পূজা কবিতেন, ব্রাহ্মণের পাদোদক পান করিতেন, ভক্তিভাবে ব্রাহ্মণের পাত্রোচ্ছিষ্ট মস্তকে স্পর্শ করিয়া থাইতেন, ব্রাহ্মণকে-দেবতার স্থায় মাস্ত করিতেন।

কায়স্থকুলের বিধবারা ব্রাহ্মণের স্থায় ব্রহ্মচর্যাচরণ করিতেন, অলক্ষার পরিতেন না, সাদা কাপড় পরিতেন, বারমাস মস্তকের কেশ ছেদন করিতেন, দেবতা ব্রাহ্মণ ও ব্রতাদির অন্তর্গানে একাস্তপরায়ণা থাকিতেন, একভক্ত বা হবিদ্যভোজন করিতেন, ভূমিশয়ায় শয়ন করিতেন। অধিক কি বলিব কায়স্থেরা কেবল বেদমন্ত্র যজ্ঞোপবীত ছাড়া ব্রাহ্মণের স্থায় অনুষ্ঠান করিতেন, কেবল ধর্মভায়ে ও শান্ত্রশাসন মানিয়া উপনয়ন স্বীকার করিতেন না।

তাহাদের উপনয়ন না হওয়ার শাস্ত্র এই—আপস্তস্ত্র বলেনু (১।১।৬) মত্ত মাংস ভক্ষণাদি নিন্দিত কর্ম্মে নির্ত্ত ব্রাক্ষণ ক্ষত্রিয় ও বৈশ্রেরই উপনয়ন, বেদা-ধ্যয়ন, অগ্ন্যাধান ও নৈমিত্তিক কার্য্য জানিবে। যত্ত্ব আপস্থনগৃহে "শূদ্রাণামস্কুকর্মণামুপনয়নম্" ইত্যুক্তং তদ্রথকারবিষয়ং, তথাচ পারক্ষরগৃহ্যভাষ্যে হরিহরঃ—"এতচ্চ রথকারবিষয়ং তম্ম তু মাতামহীদ্বারকং শূদ্রত্বমিতি"।

ইত্যান্থক্ত গ্রন্থসন্দর্ভেণ বঙ্গীয়ঘোষবস্বাদয়ঃ কায়ন্থা বিজা-চারাঃ সক্ষ্ দ্রা এবেতি সিদ্ধান্ত ইতি। অতো যে তেষ্পনয়ন-সংস্কারং স্বীকুর্বন্তি গায়ত্রীং জপন্তি বেদাক্ষরং বিচারয়ন্তি চ তে পাপীয়াংসঃ প্রায়ন্চিত্রমর্হন্তি, যে চ ব্রাহ্মণাপদদান্তানু-পনায়য়ন্তি তে চ তথেতি।

যশ্মিংস্তাফে জগভূফং শিকানামিফ্ট্যূৰ্ত্তয়ে। তচ্ছিবায়াৰ্পিতো গ্ৰন্থঃ সন্তঃ ! সন্তফ্টয়েহস্ত বঃ ॥ ইতি শ্ৰীজয়চন্দ্ৰসিদ্ধান্তভূষণকৃত ব্ৰাত্যকায়স্থ-চন্দ্ৰিকা-দ্বিতীয়প্ৰভা॥ সমাপ্তশ্চায়ং গ্ৰন্থঃ ॥

অতি প্রাচীন আচার্যা চূড়ামণিও আচার চন্দ্রিকাগ্রন্থে এইরূপ ব্যবস্থা করিয়াছেন।
যদিও আপস্তস্ব গৃহে "অহুষ্টকর্মা শূদ্রের উপনয়ন হইতে পারে" বলিয়া
কথিত আছে, কিন্তু ভাহা রথকার (জাতিবিশেষ) সম্বন্ধে ঐ ব্যবস্থা বলা
হইয়াছে, ইহাই পারস্করভাষ্যে হরিহর বলিয়াছেন যে, মাতামহী দ্বারা শূদ্রস্ব বিশিষ্ট রথকারের বিষয় ঐ আপস্তম্ব গৃহু জানিবে।

উক্ত পূর্ব্বাপর গ্রন্থ সন্দর্ভদারা সিদ্ধান্ত এই হইল যে, বঙ্গীয় ঘোষ বস্থ প্রভৃতি কায়স্থগণ "দিলাচার সচ্চ্দু"। অত এব উক্ত কায়স্থগণের মধ্যে যাহারা উপনয়ন গ্রহণ করে, গায়গ্রী জপ করে, এবং বেদমন্ত্রোচ্চারণ করে, শাস্ত্রান্থ্যারে তাহারা পাপী এবং প্রায়শ্চিত্তার্হ, আর যে অপকৃষ্ট ব্রাহ্মণেরা উহাদিগকে উপনয়ন প্রদান করে, তাহারাও প্রায়শ্চিত্তার্হ ইতি।

হে সজ্জনগণ! যিনি সন্তুষ্ট হইলে জগং সন্তুষ্ট হয়, বিনি ভক্তের অভীষ্ট প্ৰণাৰ্থ সেই সেই মূৰ্ত্তি গ্ৰহণ করেন, সেই ভগবান্ শিবের উদ্দেশে এই গ্ৰন্থ অপিত হইন, হতেএব এই গ্ৰন্থ আপনাদের সম্ভোষ সাধন করুক।

ইতি ব্রাত্য-কামন্থ চক্রিকার দিতীয় প্রভা সমাপ্ত।

"ব্রাত্য-কায়স্থ-চন্দ্রিকা" সম্বন্ধে ভারত প্রদিদ্ধ পণ্ডিতগণ ব্যেরূপ মত প্রকাশ করেন, তাহা নিম্নে প্রদর্শিত হইল। যথা— মহামহোপাধার শ্রীযুক্ত রাখালদাস ন্যায়রত্ব মহাশয়— (ভট্রপল্লী ৺কাশী।)

তত্ত্বং ব্রত্যিগতং যদীচ্ছসি পরিজ্ঞাতুঞ্চ কায়স্থকং,
ধীমন্ শ্রীজয়চন্দ্রদৎকবিকৃতং গ্রন্থং তদালোকয়।
কাশ্যাং কায়জিহাসয়াত্র নিবসন্ রাথালদাসঃ শ্রেয়া,
সর্ব্বাংশং সবিশেষমস্ত চ সমাকর্ণ্যাতি তুষ্যাম্যহং॥
মহামহোপাধ্যায় শ্রীযুক্ত কৈলাসচন্দ্র শিরোমণি মহাশুয়—
( ৺কাশীধাম। )

ব্রাত্যকারস্থারোশ্মোহধ্বান্তবিধ্বংসনক্ষমা।
সন্বিভানাং মুদে ভূয়াজ্জয়চন্দ্রস্থ চন্দ্রিকা॥
শ্রীকৈলাসচন্দ্র শর্মা।—

মহামহোপাধ্যায় শ্রীযুক্ত চন্দ্রকান্ত তর্কালস্কার মহাশয়— ( সেরপুর,—কলিকাতা।)

কৃতিঃ শ্রীজয়চন্দ্রস্থ ব্রাব্যকায়স্থ-চন্দ্রিকা।
ভূরিভিঃ পরিতঃ পূতিঃ প্রমাণৈরুপশোভিতা॥
শ্রাব্যকায়স্থতত্ত্বস্থ জ্ঞানং যেযামজীপিতং।
তৈরিয়ং দৃশ্যতাং ধীরৈস্কৃষ্টিস্কেরাং ভবিষ্যতি॥
শ্রীচন্দ্রকাস্থ শর্মা।—

বহুণাক্তভ শ্রীযুক্ত কৃষ্ণকিশোর বিদ্যাদাগর মহাশয়— (বুড়ীশ্বর, ত্রিপুরা ৺কাশীধাম।)

শ্রিয়া কৃষ্ণকিশোরেণ বিশ্বস্তা নিশ্চিতা শুভা। নিদ্ধান্তভূষণোৎপ্রমা ব্রাত্যকায়স্কৃচক্রিকা॥ বহুশাস্ত্রজ্ঞ শ্রীযুক্ত জয়নারায়ণ তর্করত্ব মহাশয় ( শ্কাশী )

যে ঘোষাত্যপনামধারি ধরণীদেবার্চনাদি ব্রতাঃ।
শিক্ষাচারবিরোধিকার্য্যরহিতাক্তেষাং হি সংস্থাপিতা॥
অন্তথ্যাদ্যবহার্য্য শূদ্রনিচয়াৎ সচ্ছুদ্রতা যাধুনা,
গ্রান্থেশ্যন্ জয়চন্দ্র পণ্ডিতবরৈঃ সা সম্মতা মহিধৈঃ॥
শ্রীজয়নারায়ণ শর্মভিঃ।

পরন পণ্ডিত শ্রীযুক্ত গুরুচরণ বিদ্যাভূষণ মহাশয়—পরম পণ্ডিত শ্রীযুক্ত বামাচরণ তর্কভূষণ মহাশয় ( ৺কাশী।)

ধীর শ্রীজয়চন্দ্রেণ নিবদ্ধাতি মনোরমা।
. শুনাপ্রমাণসম্পূক্তা ব্রাত্যকায়স্থচন্দ্রিকা॥
ব্রাত্যকায়স্থয়োস্তত্ত্বে বুভূৎসূনামিয়ং সতাং,
অর্থান্ প্রকাশ্য নিয়তং মোহধ্বাস্তং বিনাশয়ের্থ॥
ইতি প্রার্থয়তে—

হাত আবরতে— শ্রীগুরুচরণ দেবশর্মা।— শ্রীবাসাচরণ শর্মা।—

পরম পণ্ডিত শ্রীযুক্ত শিবানন্দ ভট্টাচার্য্য মহাশয়—(৺কাশী।) ব্রা গ্রকায়স্থর্ত্তান্ত পরিজ্ঞানসমূৎস্থকৈঃ। পরিদৃশ্যা প্রয়াজন ব্রাত্যকায়স্থচন্দ্রিকা॥ ইতি শ্রীশিবানন্দ শর্মা।—

পণ্ডিতপ্রবর শ্রীযুক্তযাদবচন্দ্র তর্কাচার্য্য মহাশয়—(৺কাষী।)
সতঃ শ্রীজয়চন্দ্রন্থ সিদ্ধান্তভূষণস্থা চ।
সভাং প্রীত্যৈ ভবত্বেষা ব্রাত্যকায়স্থচন্দ্রিকা॥
শ্রীযাদবচন্দ্র শর্মাণঃ প্রার্থনেয়মিতি।

পণ্ডিতপ্রবর জীযুক্ত গঙ্গেশচন্দ্র তর্কতীর্থ মহাশয় ( কাশী )

সিদ্ধান্তভূষণস্থৈষা জয়চন্দ্রস্থা ধীমতঃ। তনুতাং বিচুষাং প্রীতিং ব্রাত্যকায়স্থচন্দ্রিকা॥ জ্রীগঙ্গেশচন্দ্র শর্মণঃ প্রার্থনেয়মিতি।